
JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 
Vol.1 No. 4 December 2025, pp. 494-507 
ISSN: ………  EISSN: ………., DOI:………………… 

  https://ojs.stai-ibnurusyd.ac.id/index.php/jisei 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the 

Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

Bangkit Kurnia1, Muhamad Slamet Martin2 

1 Sekolah Tinggi Agama Islam Ibnurusyd; bangkitkurnia2709@gmail.com  
2 Sekolah Tinggi Agama Islam Ibnurusyd; martinmuhamad78@gmail.com  
   

ARTICLE INFO  ABSTRACT 

Keywords: 

Transformative Islamic 

Education;  

Islamic Values;  

Educational Innovation; 

Philosophy of Education;  

Holistic Learning 

 
Transformative Islamic education has become an 

increasingly relevant discourse in response to rapid social 

change, technological advancement, and the growing 

complexity of contemporary educational challenges. This 

study aims to analyze Islamic education from a philosophical 

perspective by examining how Islamic values can be 

meaningfully integrated with educational innovation to 

foster holistic human development. Using a qualitative 

philosophical approach, this research explores foundational 

Islamic concepts such as tauhid, akhlaq, ‘ilm, and maslahah 

as epistemological and axiological bases for educational 

transformation. The study critically engages with classical 

and contemporary Islamic educational thought, while also 

dialoguing with modern educational theories related to 

innovation, learner-centered pedagogy, and transformative 

learning. The findings indicate that the integration of Islamic 

values and educational innovation is not merely a technical 

adaptation of modern methods, but a value-driven 

transformation that reorients educational goals toward 

ethical consciousness, spiritual depth, social responsibility, 

and intellectual creativity. This integration enables Islamic 

education to remain faithful to its normative foundations 

while being responsive to contemporary realities. The study 

contributes to the development of a conceptual framework 

for transformative Islamic education that emphasizes 

philosophical coherence, contextual relevance, and 

sustainability in educational reform. 

Article history: 

Received 2025-10-14 

Revised  2025-11-12 

Accepted 2025-12-17 

 

Corresponding Author: 

Bangkit Kurnia  

Sekolah Tinggi Agama Islam Ibnurusyd; bangkitkurnia2709@gmail.com  

1. INTRODUCTION 

Pendidikan merupakan instrumen strategis dalam membentuk kualitas sumber 

daya manusia serta menentukan arah peradaban suatu masyarakat. Dalam konteks 

global, dunia pendidikan saat ini berada pada fase transformasi yang ditandai oleh 

mailto:bangkitkurnia2709@gmail.com
mailto:martinmuhamad78@gmail.com
mailto:bangkitkurnia2709@gmail.com


JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025   494 of 507 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

perkembangan teknologi digital, perubahan sosial yang cepat, serta tuntutan terhadap 

kompetensi abad ke-21 seperti berpikir kritis, kreativitas, kolaborasi, dan literasi moral 

(Kamal, Firmansyah, Rafiah, Rahmawan, & Rejito, 2020; M Choirul Muzaini, 

Prastowo, & Salamah, 2024). Inovasi pendidikan menjadi kebutuhan yang tidak 

terelakkan untuk menjawab tantangan tersebut. Namun, transformasi pendidikan 

yang terlalu berorientasi pada aspek teknis dan pragmatis sering kali mengabaikan 

dimensi nilai, etika, dan spiritualitas, sehingga berpotensi melahirkan krisis makna 

dalam proses pendidikan itu sendiri. Kondisi ini menuntut adanya pendekatan 

pendidikan yang tidak hanya inovatif secara metodologis, tetapi juga berakar kuat 

pada nilai-nilai filosofis dan moral (Susanto, Ali, & Hidayat, 2024; Yahuda, Susanto, 

Widodo, Kolis, & Abdillah, 2023). 

Dalam konteks pendidikan Islam, tantangan tersebut semakin kompleks. 

Pendidikan Islam secara normatif memiliki tujuan membentuk insan kamil yang 

seimbang antara aspek spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Nilai-nilai Islam seperti 

tauhid, akhlaq al-karimah, keadilan, dan kemaslahatan sejatinya merupakan fondasi 

utama dalam sistem pendidikan Islam. Namun, dalam praktiknya, pendidikan Islam 

di berbagai institusi masih menghadapi persoalan adaptasi terhadap perkembangan 

zaman. Fakta sosial menunjukkan bahwa sebagian lembaga pendidikan Islam masih 

cenderung mempertahankan pola pembelajaran tradisional yang berorientasi pada 

transmisi pengetahuan, kurang memberikan ruang bagi inovasi pedagogis, 

pemanfaatan teknologi, serta pendekatan pembelajaran yang transformatif dan 

kontekstual. Akibatnya, pendidikan Islam sering dipersepsikan kurang responsif 

terhadap dinamika sosial dan kebutuhan peserta didik di era modern. 

Problem utama yang muncul adalah adanya dikotomi antara nilai-nilai Islam dan 

inovasi pendidikan (Fahmi & Rohman, 2021; Fita Mustafida, 2020). Inovasi sering 

dipandang sebagai produk Barat yang berpotensi menggerus identitas dan tradisi 

keislaman, sementara nilai-nilai Islam dianggap statis dan kurang kompatibel dengan 

perubahan. Dikotomi ini menyebabkan proses integrasi berjalan secara parsial dan 

instrumental, bukan sebagai transformasi yang utuh. Selain itu, pengembangan 

inovasi dalam pendidikan Islam kerap bersifat teknis, seperti penggunaan media 

digital atau metode pembelajaran modern, tanpa didukung oleh kerangka filosofis 

yang menjelaskan bagaimana inovasi tersebut selaras dengan epistemologi, ontologi, 

dan aksiologi Islam (Cahyaningtyas, Wardani, & Ali, 2025; Siswanto & Soeharno, 

2024; Suhantoro, Syahrudin, Susanto, & Qomariyah, 2025). Kondisi ini berimplikasi 

pada lemahnya orientasi nilai dalam praktik pendidikan dan berkurangnya daya 

transformatif pendidikan Islam dalam membentuk karakter dan kesadaran sosial 

peserta didik. 



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025   494 of 507 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

Sebagai solusi, diperlukan pendekatan pendidikan Islam yang bersifat 

transformatif dan filosofis, yaitu pendidikan yang mampu mengintegrasikan nilai-

nilai Islam dengan inovasi pendidikan secara substantif dan berkelanjutan. Integrasi 

ini tidak dimaknai sebagai penyesuaian simbolik atau adopsi metode modern secara 

pragmatis, melainkan sebagai proses dialektis yang menempatkan nilai-nilai Islam 

sebagai landasan filosofis dalam merancang tujuan, kurikulum, metode, dan evaluasi 

pembelajaran. Melalui pendekatan filosofis, nilai-nilai Islam dapat berfungsi sebagai 

kompas etik dan epistemologis yang mengarahkan inovasi pendidikan agar tetap 

berorientasi pada pembentukan manusia yang beriman, berilmu, berakhlak, dan 

mampu berkontribusi secara konstruktif dalam kehidupan sosial (Muthia, 2019; Puji 

& Supriyanti, 2025). Dengan demikian, inovasi pendidikan tidak hanya meningkatkan 

efektivitas pembelajaran, tetapi juga memperkuat identitas dan relevansi pendidikan 

Islam di tengah perubahan zaman. 

Berdasarkan uraian tersebut, tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis 

secara filosofis konsep pendidikan Islam transformatif serta mengkaji model integrasi 

nilai-nilai Islam dan inovasi pendidikan. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap 

landasan ontologis, epistemologis, dan aksiologis pendidikan Islam dalam konteks 

inovasi, serta merumuskan kerangka konseptual yang dapat menjadi acuan bagi 

pengembangan pendidikan Islam yang adaptif, kontekstual, dan berorientasi pada 

nilai. Selain itu, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi teoretis 

dalam pengembangan filsafat pendidikan Islam serta implikasi praktis bagi 

pembaruan kebijakan dan praktik pendidikan Islam. 

Novelty penelitian ini terletak pada pendekatan filosofis-integratif yang 

menempatkan inovasi pendidikan bukan sebagai entitas eksternal terhadap 

pendidikan Islam, melainkan sebagai bagian inheren dari dinamika nilai Islam itu 

sendiri. Berbeda dari penelitian sebelumnya yang cenderung membahas inovasi 

pendidikan Islam secara normatif atau teknis, penelitian ini menawarkan perspektif 

transformasi berbasis filsafat pendidikan Islam yang menekankan kesatuan antara 

nilai, inovasi, dan tujuan pendidikan. Dengan demikian, penelitian ini memperkaya 

wacana pendidikan Islam kontemporer dengan kerangka konseptual yang holistik 

dan relevan terhadap tantangan pendidikan di era modern. 

2. METHODS  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research) yang berlandaskan pada analisis filosofis. Pendekatan 

ini dipilih karena tujuan penelitian berfokus pada pengkajian konseptual dan 

reflektif terhadap integrasi nilai-nilai Islam dan inovasi pendidikan dalam kerangka 



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025   494 of 507 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

pendidikan Islam transformatif, bukan pada pengukuran empiris atau pengujian 

hipotesis statistik (Creswell, 2018; Huberman & Jhonny, 2014; Sugiyono, 2015). 

Analisis filosofis memungkinkan peneliti untuk menggali makna, asumsi dasar, dan 

implikasi nilai yang melandasi konsep pendidikan Islam dan praktik inovasi 

pendidikan. Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sekunder. 

Sumber primer meliputi karya-karya klasik dan kontemporer dalam bidang filsafat 

pendidikan Islam, seperti pemikiran tokoh-tokoh Muslim mengenai pendidikan, 

nilai, dan pembentukan manusia, serta literatur yang membahas teori pendidikan 

transformatif dan inovasi pendidikan. Sementara itu, sumber sekunder berupa 

artikel jurnal ilmiah, buku, dokumen kebijakan pendidikan, dan hasil penelitian 

terdahulu yang relevan dengan tema integrasi nilai Islam dan inovasi pendidikan. 

Pemilihan sumber dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan 

kredibilitas, relevansi, dan kontribusinya terhadap pengembangan kerangka 

konseptual penelitian. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan 

menelaah, mengkaji, dan mengklasifikasikan literatur yang sesuai dengan fokus 

penelitian. Data yang terkumpul kemudian dianalisis menggunakan metode analisis 

isi (content analysis) dan analisis filosofis yang meliputi kajian ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis. Analisis ini bertujuan untuk mengidentifikasi konsep 

kunci, nilai dasar, serta relasi antara pendidikan Islam dan inovasi pendidikan 

dalam perspektif transformatif. Untuk menjamin validitas data, penelitian ini 

menerapkan teknik triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai 

pandangan dan teori dari beragam literatur. Hasil analisis selanjutnya disintesiskan 

secara sistematis untuk merumuskan model konseptual pendidikan Islam 

transformatif yang integratif dan relevan dengan konteks pendidikan kontemporer. 

Metode ini diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang mendalam dan 

komprehensif mengenai posisi inovasi pendidikan dalam kerangka nilai-nilai Islam.. 

3. FINDINGS AND DISCUSSION 

Landasan Filosofis Pendidikan Islam Transformatif 

Pendidikan Islam transformatif berakar kuat pada fondasi filosofis yang 

memandang pendidikan sebagai proses pembentukan manusia secara utuh, bukan 

sekadar aktivitas transfer pengetahuan. Dalam tradisi filsafat pendidikan, setiap 

sistem pendidikan selalu bertumpu pada asumsi ontologis tentang hakikat manusia, 

epistemologis tentang sumber dan cara memperoleh pengetahuan, serta aksiologis 

tentang nilai dan tujuan yang ingin diwujudkan (Gallifa, 2018; Ratnaningtyas et al., 

2024). Pendidikan Islam transformatif mengintegrasikan ketiga dimensi tersebut 



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025   494 of 507 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

dalam satu kesatuan yang berorientasi pada perubahan individu dan sosial secara 

berkelanjutan. 

Secara ontologis, Islam memandang manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan 

yang memiliki dimensi jasmani, akal, dan ruhani. Konsep fitrah menjadi dasar 

pemahaman tentang potensi manusia yang sejak lahir membawa kecenderungan 

kepada kebenaran dan kebaikan. Al-Attas menegaskan bahwa manusia dalam 

perspektif Islam adalah makhluk beradab (insān adabī), yang memiliki tanggung 

jawab moral dan spiritual dalam kehidupan (Al-Attas, 1980). Oleh karena itu, 

pendidikan Islam tidak cukup dimaknai sebagai proses pengembangan kecerdasan 

intelektual, tetapi harus diarahkan pada pengembangan kepribadian yang seimbang 

antara aspek spiritual, intelektual, emosional, dan sosial. Pendidikan Islam 

transformatif berupaya mengaktualisasikan potensi fitrah tersebut melalui proses 

pembelajaran yang sadar nilai dan kontekstual, sehingga peserta didik tidak hanya 

‚mengetahui‛, tetapi juga ‚menjadi‛. 

Dalam konteks tujuan hidup, pendidikan Islam transformatif berpijak pada 

konsep tauhid sebagai pusat orientasi. Tauhid tidak hanya dimaknai secara teologis, 

tetapi juga filosofis, yaitu sebagai prinsip kesatuan antara ilmu, nilai, dan realitas 

kehidupan. Fazlur Rahman menyatakan bahwa pendidikan Islam seharusnya 

melahirkan manusia yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai wahyu dengan 

realitas sosial secara kreatif dan bertanggung jawab. Dengan demikian, pendidikan 

Islam transformatif bertujuan membentuk insan yang memiliki kesadaran 

ketuhanan, akhlak mulia, serta komitmen sosial dalam membangun peradaban yang 

berkeadilan. 

Secara epistemologis, pendidikan Islam transformatif menolak dikotomi antara 

ilmu agama dan ilmu umum. Sumber pengetahuan dalam Islam bersifat integratif, 

meliputi wahyu (naqli), akal (‘aqli), dan pengalaman empiris. Pandangan ini sejalan 

dengan pemikiran Ibn Khaldun yang menekankan pentingnya pengalaman dan 

realitas sosial dalam pengembangan ilmu pengetahuan (Muhammad Insan Jauhari, 

2020). Dalam kerangka pendidikan transformatif, integrasi epistemologis ini menjadi 

landasan bagi pengembangan inovasi pendidikan yang tidak terlepas dari nilai-nilai 

Islam. Inovasi, baik dalam bentuk metode pembelajaran, teknologi pendidikan, 

maupun pendekatan pedagogis, dipahami sebagai hasil kreativitas akal manusia 

yang harus diarahkan oleh nilai wahyu dan etika Islam.  

Teori pendidikan transformatif yang dikemukakan oleh Paulo Freire juga 

relevan dalam konteks ini, meskipun berasal dari tradisi pemikiran Barat. Freire 

menekankan pendidikan sebagai proses pembebasan yang menumbuhkan 

kesadaran kritis (critical consciousness) peserta didik terhadap realitas sosial. Dalam 



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025   494 of 507 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

pendidikan Islam transformatif, kesadaran kritis ini tidak hanya bersifat sosial-

politik, tetapi juga spiritual dan moral. Peserta didik didorong untuk memahami 

realitas secara reflektif, menilai fenomena sosial berdasarkan nilai Islam, serta 

berperan aktif dalam menciptakan perubahan yang bermakna. Integrasi antara 

kesadaran kritis dan nilai tauhid menjadikan pendidikan Islam transformatif tidak 

terjebak pada pragmatisme, tetapi tetap berorientasi pada tujuan etik dan 

transendental. 

Secara aksiologis, pendidikan Islam transformatif menempatkan nilai 

kemaslahatan (maslahah), keadilan (‘adl), dan etika sebagai orientasi utama. Al-

Ghazali menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan adalah pembentukan akhlak 

mulia yang mengantarkan manusia pada kebahagiaan dunia dan akhirat. Dalam 

konteks kontemporer, nilai-nilai tersebut perlu diterjemahkan dalam praktik 

pendidikan yang mendorong tanggung jawab sosial, kepedulian terhadap sesama, 

serta komitmen terhadap keadilan dan keberlanjutan. Pendidikan Islam 

transformatif tidak hanya menilai keberhasilan pendidikan dari capaian akademik, 

tetapi juga dari sejauh mana pendidikan mampu membentuk karakter dan 

kesadaran sosial peserta didik. 

Dengan demikian, landasan filosofis pendidikan Islam transformatif 

menunjukkan bahwa inovasi pendidikan bukanlah ancaman bagi nilai-nilai Islam, 

melainkan sarana untuk mengaktualisasikannya secara kontekstual. Integrasi antara 

ontologi Islam tentang manusia, epistemologi integratif, dan aksiologi berbasis nilai 

menjadikan pendidikan Islam transformatif sebagai model pendidikan yang adaptif 

terhadap perubahan zaman tanpa kehilangan identitas dan orientasi moralnya. 

Landasan filosofis ini menjadi pijakan penting dalam merumuskan konsep, 

kebijakan, dan praktik pendidikan Islam yang mampu berkontribusi nyata bagi 

pembentukan manusia berkarakter dan pembangunan peradaban yang 

berkeadaban. 
 

Integrasi Nilai-Nilai Islam dan Inovasi Pendidikan dalam Perspektif 

Transformasi 

Integrasi nilai-nilai Islam dan inovasi pendidikan merupakan isu sentral dalam 

pengembangan pendidikan Islam kontemporer. Integrasi ini tidak dapat dipahami 

sebagai proses yang bersifat linear atau mekanis, melainkan sebagai proses dialektis 

yang mempertemukan dua dimensi penting: kontinuitas tradisi nilai Islam dan 

dinamika perubahan sosial serta teknologi (Noer Syo Im & Achmad Muhibin Zuhri, 

2024; Susanto, Munir, & Basuki, 2025). Dalam perspektif transformasi, pendidikan 

Islam dituntut untuk tetap berakar pada nilai-nilai normatif Islam sekaligus mampu 



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025   494 of 507 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

merespons tantangan zaman secara kreatif dan kontekstual. Keseimbangan inilah 

yang menjadi karakter utama pendidikan Islam transformatif. 

Secara konseptual, inovasi pendidikan mencakup pembaruan dalam pendekatan 

pembelajaran, metode pedagogis, penggunaan teknologi, serta desain kurikulum 

yang relevan dengan kebutuhan peserta didik. Teori pendidikan progresif yang 

dikemukakan oleh John Dewey menekankan bahwa pendidikan harus berorientasi 

pada pengalaman dan partisipasi aktif peserta didik. Meskipun berasal dari tradisi 

pemikiran Barat, gagasan ini memiliki titik temu dengan pendidikan Islam, 

khususnya dalam prinsip pembelajaran bermakna (meaningful learning) dan 

pengembangan potensi manusia secara optimal. Dalam pendidikan Islam 

transformatif, pendekatan pembelajaran berpusat pada peserta didik tidak 

dimaksudkan untuk menghilangkan otoritas nilai, tetapi untuk menciptakan ruang 

refleksi dan internalisasi nilai secara sadar dan mendalam. 

Nilai tauhid menjadi landasan utama dalam integrasi nilai dan inovasi 

pendidikan. Tauhid tidak hanya berfungsi sebagai doktrin teologis, tetapi juga 

sebagai prinsip epistemologis dan pedagogis yang memandang ilmu sebagai satu 

kesatuan yang terhubung dengan realitas kehidupan dan tanggung jawab moral 

manusia. Dalam praktik inovasi pendidikan, nilai tauhid dapat diwujudkan melalui 

pembelajaran interdisipliner yang mengaitkan ilmu agama, sains, dan isu sosial 

kontemporer. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan 

yang dikemukakan oleh Ismail Raji al-Faruqi dan Syed Muhammad Naquib al-Attas, 

yang menekankan pentingnya integrasi ilmu dan nilai agar pendidikan tidak 

terjebak dalam sekularisasi pengetahuan (Ismail, 2018). 

Pemanfaatan teknologi digital dalam pendidikan Islam juga menjadi arena 

penting dalam proses integrasi nilai dan inovasi. Teknologi sering kali dipersepsikan 

sebagai instrumen netral atau bahkan ancaman terhadap nilai-nilai moral. Namun, 

dalam perspektif pendidikan Islam transformatif, teknologi dipahami sebagai alat 

yang memiliki dimensi etis dan nilai, tergantung pada cara penggunaannya. Nilai 

akhlaq berperan sebagai kompas moral dalam pemanfaatan teknologi pendidikan, 

seperti etika dalam mengakses informasi, berkomunikasi di ruang digital, dan 

memanfaatkan media pembelajaran. Dengan demikian, inovasi teknologi tidak 

hanya meningkatkan efektivitas pembelajaran, tetapi juga menjadi sarana 

pembentukan karakter dan kesadaran etis peserta didik. 

Selain itu, penguatan literasi kritis merupakan elemen penting dalam integrasi 

nilai Islam dan inovasi pendidikan. Teori pendidikan kritis yang dikembangkan oleh 

Paulo Freire menekankan pentingnya dialog, refleksi, dan kesadaran kritis dalam 

proses pendidikan. Dalam konteks pendidikan Islam, literasi kritis diarahkan untuk 



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025   494 of 507 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

membekali peserta didik dengan kemampuan memahami realitas sosial secara 

reflektif dan menilainya berdasarkan nilai-nilai Islam. Pendidikan Islam 

transformatif mendorong peserta didik untuk tidak hanya menerima pengetahuan 

secara pasif, tetapi juga mempertanyakan, menganalisis, dan mengaitkannya dengan 

nilai keadilan, kemaslahatan, dan tanggung jawab sosial. 

Integrasi nilai-nilai Islam dan inovasi pendidikan bersifat transformatif karena 

mengubah paradigma pendidikan Islam dari model transmisif menuju model 

reflektif dan partisipatif. Pendidikan tidak lagi dipahami sebagai proses indoktrinasi 

nilai secara normatif, tetapi sebagai proses dialogis yang melibatkan peserta didik 

sebagai subjek aktif dalam pembentukan makna dan nilai. Pendekatan ini sejalan 

dengan pemikiran Fazlur Rahman yang menekankan pentingnya kontekstualisasi 

nilai-nilai Islam agar tetap relevan dan hidup dalam realitas sosial yang terus 

berubah. Transformasi paradigma ini memungkinkan pendidikan Islam untuk 

membentuk peserta didik yang tidak hanya taat secara ritual, tetapi juga memiliki 

kesadaran sosial dan intelektual yang kritis. 

Dengan demikian, inovasi dalam pendidikan Islam tidak dapat diposisikan 

sebagai tujuan akhir, melainkan sebagai instrumen untuk mengaktualisasikan nilai-

nilai Islam secara kontekstual dan berkelanjutan. Integrasi nilai dan inovasi dalam 

perspektif transformasi menuntut kerangka filosofis yang kuat agar pendidikan 

Islam tidak kehilangan arah normatifnya. Ketika nilai tauhid, akhlaq, dan 

kemaslahatan menjadi landasan inovasi pendidikan, maka pendidikan Islam 

mampu berfungsi sebagai agen transformasi individu dan sosial yang relevan 

dengan tantangan zaman sekaligus berakar pada identitas dan nilai keislaman. 
 

Implikasi Pendidikan Islam Transformatif terhadap Praktik dan Pengembangan 

Pendidikan Kontemporer 

Pendidikan Islam transformatif memiliki implikasi yang luas dan strategis 

terhadap praktik serta pengembangan pendidikan di era kontemporer. Pendekatan 

ini tidak hanya memengaruhi aspek konseptual, tetapi juga menyentuh dimensi 

kurikulum, pedagogi, peran pendidik, serta orientasi hasil pendidikan. Dalam 

konteks perubahan sosial yang cepat, globalisasi, dan kemajuan teknologi, 

pendidikan Islam transformatif menawarkan paradigma pendidikan yang mampu 

menjaga keseimbangan antara penguasaan kompetensi modern dan penguatan 

nilai-nilai keislaman (Darovanets, 2024; Susanto & Kiftiyah, 2025). 

Dalam aspek kurikulum, pendidikan Islam transformatif mendorong 

pengembangan kurikulum holistik dan integratif. Kurikulum tidak lagi disusun 

secara dikotomis antara ilmu agama dan ilmu umum, melainkan dirancang sebagai 

satu kesatuan yang saling terkait. Pendekatan kurikulum integratif ini sejalan 



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025   494 of 507 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

dengan teori integrated curriculum yang menekankan keterkaitan antardisiplin ilmu 

untuk membangun pemahaman yang utuh. Dalam perspektif Islam, integrasi 

kurikulum mencerminkan prinsip tauhid yang memandang ilmu sebagai satu 

kesatuan yang berorientasi pada kemaslahatan manusia. Pengaitan materi 

keagamaan dengan sains, teknologi, dan isu sosial kontemporer seperti keadilan 

sosial, lingkungan, dan kemanusiaan global memungkinkan peserta didik 

memahami relevansi nilai-nilai Islam dalam kehidupan nyata. 

Pada ranah pedagogis, pendidikan Islam transformatif membawa perubahan 

signifikan terhadap peran guru dan proses pembelajaran. Guru tidak lagi 

diposisikan sebagai satu-satunya sumber pengetahuan, melainkan sebagai 

fasilitator, pembimbing, dan teladan moral bagi peserta didik. Peran ini sejalan 

dengan teori transformative learning yang dikemukakan oleh Jack Mezirow, yang 

menekankan pentingnya refleksi kritis dan dialog dalam proses pembelajaran. 

Dalam pendidikan Islam, peran guru sebagai teladan moral (uswah hasanah) tetap 

menjadi elemen kunci, namun diperkaya dengan kemampuan pedagogis yang 

mendorong partisipasi aktif, diskusi reflektif, dan pembelajaran kontekstual. Melalui 

pendekatan ini, peserta didik tidak hanya menerima nilai secara normatif, tetapi 

menginternalisasikannya melalui pengalaman belajar yang bermakna. 

Pendidikan Islam transformatif juga memiliki implikasi penting terhadap 

penguatan karakter peserta didik. Dalam menghadapi tantangan global seperti krisis 

moral, disrupsi teknologi, dan pluralitas budaya, peserta didik membutuhkan 

fondasi nilai yang kuat sekaligus kemampuan adaptif. Pendidikan Islam 

transformatif berupaya membentuk karakter yang berlandaskan nilai tauhid, akhlak 

mulia, tanggung jawab sosial, serta kemampuan berpikir kritis dan kreatif. 

Pendekatan ini sejalan dengan paradigma character education yang menekankan 

integrasi nilai dalam seluruh aspek pendidikan, bukan hanya sebagai mata pelajaran 

tersendiri. Dengan demikian, peserta didik diharapkan mampu berinteraksi secara 

terbuka dengan dunia global tanpa kehilangan identitas dan integritas 

keislamannya. 

Selain pada tingkat individu, pendidikan Islam transformatif juga berimplikasi 

pada pengembangan lembaga pendidikan dan masyarakat secara lebih luas. 

Lembaga pendidikan Islam, baik formal maupun nonformal, dituntut untuk menjadi 

agen perubahan sosial yang aktif. Hal ini sejalan dengan pandangan pendidikan 

sebagai instrumen pembangunan masyarakat yang berkeadaban. Pendidikan Islam 

transformatif mendorong lembaga pendidikan untuk berperan dalam penguatan 

nilai inklusivitas, toleransi, dan keadilan sosial, tanpa mengaburkan identitas 

keislaman. Dalam konteks masyarakat multikultural, pendekatan ini berpotensi 



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025   494 of 507 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

memperkuat kontribusi pendidikan Islam dalam membangun harmoni sosial dan 

dialog antarbudaya. 

Lebih jauh, pendidikan Islam transformatif juga relevan dengan agenda 

pembangunan berkelanjutan. Nilai-nilai Islam seperti keadilan, keseimbangan, dan 

tanggung jawab terhadap alam dapat diintegrasikan dalam praktik pendidikan 

untuk menumbuhkan kesadaran ekologis dan sosial. Dengan demikian, pendidikan 

Islam tidak hanya berorientasi pada keberhasilan individu, tetapi juga pada 

keberlanjutan kehidupan sosial dan lingkungan. Pendekatan ini memperkuat posisi 

pendidikan Islam sebagai bagian integral dari solusi atas berbagai persoalan global. 

Secara keseluruhan, implikasi pendidikan Islam transformatif menunjukkan 

bahwa integrasi nilai dan inovasi memiliki potensi besar dalam memperkuat 

relevansi pendidikan Islam di era kontemporer. Dengan pendekatan kurikulum 

yang holistik, pedagogi yang reflektif dan partisipatif, serta orientasi nilai yang kuat, 

pendidikan Islam transformatif mampu menjawab tantangan zaman tanpa 

kehilangan jati diri. Pendekatan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam bukan 

hanya pewaris tradisi, tetapi juga motor penggerak perubahan menuju masyarakat 

yang berkeadaban, inklusif, dan berkelanjutan. 

4. CONCLUSION  

 Pendidikan Islam transformatif merupakan pendekatan pendidikan yang 

berlandaskan pada integrasi nilai-nilai Islam dan inovasi pendidikan dalam 

kerangka filosofis yang utuh. Melalui analisis ontologis, epistemologis, dan 

aksiologis, penelitian ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak dapat 

dipisahkan dari tujuan pembentukan manusia seutuhnya yang beriman, berilmu, 

berakhlak, dan bertanggung jawab secara sosial. Nilai tauhid, akhlak, keadilan, dan 

kemaslahatan menjadi fondasi utama yang mengarahkan arah dan tujuan 

pendidikan Islam, sekaligus menjadi kompas etik dalam pengembangan inovasi 

pendidikan. Hasil pembahasan menegaskan bahwa inovasi pendidikan dalam 

perspektif Islam bukanlah tujuan akhir, melainkan instrumen strategis untuk 

mengaktualisasikan nilai-nilai Islam secara kontekstual dan relevan dengan 

tantangan zaman. Integrasi nilai dan inovasi yang bersifat transformatif mendorong 

perubahan paradigma pendidikan Islam dari model transmisif menuju pendekatan 

reflektif, partisipatif, dan kontekstual. Implikasi dari pendekatan ini tampak pada 

pengembangan kurikulum holistik, praktik pedagogis yang dialogis, serta 

penguatan karakter peserta didik agar mampu menghadapi dinamika global tanpa 

kehilangan identitas keislamannya. 



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025   494 of 507 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

 Secara keseluruhan, pendidikan Islam transformatif berpotensi memperkuat 

relevansi dan kontribusi pendidikan Islam dalam pembangunan masyarakat yang 

berkeadaban, inklusif, dan berkelanjutan. Pendekatan ini menegaskan bahwa 

pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai pewaris tradisi keilmuan dan nilai, 

tetapi juga sebagai agen perubahan sosial yang mampu menjawab tantangan 

pendidikan kontemporer secara etis dan berkelanjutan. 

REFERENCES 

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Cahyaningtyas, R. D., Wardani, A. E., & Ali, M. M. (2025). Islamic Character 

Education in the Digital Era  : A Case Study of Junior High Schools. JISEI: 

Journal of Islamic Studies and Educational Innovation, 01(01). 

Creswell, J. W. (2018). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches. Thousand Oaks: CA: Sage Publications. 

Darovanets, K. (2024). the Digital Era: From Transformation of Culture To Changes 

in Its Popularization. Culturological Almanac, 2(2), 344–350. 

https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.2.42 

Fahmi, I. R., & Rohman, M. A. A. (2021). Non-Dikotomi Ilmu: Integrasi-Interkoneksi 

Dalam Pendidikan Islam. AL-MIKRAJ  : Jurnal Studi Islam Dan Humaniora (E-

ISSN: 2745-4584), 1(2), 46–60. https://doi.org/10.37680/almikraj.v1i2.750 

Fita Mustafida. (2020). Integrasi Nilai-nilai Multikultural dalam Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI). Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 4(2), 173–185. 

https://doi.org/10.35316/jpii.v4i2.191 

Gallifa, J. (2018). Holonic Theory and Holistic Education. Journal of International 

Education and Practice, 1(1), 36. https://doi.org/10.30564/jiep.v1i1.415 

Huberman, A. M., & Jhonny, S. (2014). Qualitative Data Analysis a Methods Sourcebook. 

America: Arizona State University. 

Ismail, H. bin A. B. (2018). The Concept of Qira’at and their Effects on Al-Ahkam Al-

Shar’iyyah. Al-Burhan: Journal of Qur’an and Sunnah Studies, 2(1). 

https://doi.org/10.1515/9783112335802 

Kamal, I., Firmansyah, E. A., Rafiah, K. K., Rahmawan, A. F., & Rejito, C. (2020). 



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025   494 of 507 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

Pembelajaran di Era 4.0. (November), 265–276. 

M Choirul Muzaini, Prastowo, A., & Salamah, U. (2024). Peran Teknologi 

Pendidikan Dalam Kemajuan Pendidikan Islam di Abad 21. Jurnal IHSAN Jurnal 

Pendidikan Islam, 2(2), 70–81. https://doi.org/10.61104/ihsan.v2i2.214 

Muhammad Insan Jauhari. (2020). Konsep Pendidikan Ibnu Khaldun dan 

Relevansinya Terhadap Pendidikan Di Era Modern. Komunikasi Dan Pendidikan 

Islam, 9(1), 187–210. 

Muthia, Z. (2019). Implementasi Strategi Guru Sejarah dalam Meningkatkan Keaktifan 

Belajar Siswa dengan Metode Outdoor Learning Kelas XI IPS di MA Raudlatut 

Thalabah Kediri. Institut Agama Islam Negeri Ponorogo. 

Noer Syo Im, & Achmad Muhibin Zuhri. (2024). Adaptation of Islamic Boarding 

School-Based Educational Institutions to the Capitalist Economy. Jurnal Budi 

Pekerti Agama Islam, 2(4), 264–276. https://doi.org/10.61132/jbpai.v2i4.473 

Puji, F., & Supriyanti. (2025). The Use of Augmented Reality in Teaching Islamic 

History to Millennial Students. JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational 

Innovation, 01(02). 

Ratnaningtyas, E. M., Sari, W., Fathona, C. A. P., Syamsudin, S., Hardaya, A., & 

Lestari, S. (2024). Strategi Pemasaran Produk dalam Menghadapi Tantangan 

Pemasaran Digital(Studi  Kasus pada UMKM Keripik Belut Citra Rasa). 

AKSIOMA : Jurnal Sains Ekonomi Dan Edukasi, 1(5), 216–230. 

https://doi.org/10.62335/hsae2934 

Siswanto, E., & Soeharno, A. (2024). Recent Learning Innovations: Increasing The 

Use Of Blogs As Learning Media For Educators. Journal Of Humanities 

Community Empowerment, 2(1), 30–36. 

Sugiyono. (2015). Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan 

R&D). Bandung: Alfabeta. 

Suhantoro, Syahrudin, Susanto, R., & Qomariyah, D. L. (2025). Operationalising 

Islamic Moderation in Digital Communication : Ethical Pathways to Counter 

Social Polarisation in Indonesia. Muharik: Jurnal Dakwah Dan Sosial, 8(2), 267–

276. https://doi.org/10.37680/muharrik.v8i2.7679 

Susanto, R., Ali, M. M., & Hidayat, M. D. (2024). Islamic Religious Education in the 



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025   494 of 507 

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation 

Independent Learning Curriculum. IKTIFAK : Journal of Child and Gender Studies, 

02(02), 63–72. https://doi.org/https://doi.org/10.55380/iktifak.v2i2.962 

Susanto, R., & Kiftiyah, M. (2025). Integration of Artificial Intelligence in the Islamic 

Religious Education Curriculum at Ibnurusyd Islamic College , Lampung. JISEI: 

Journal of Islamic Studies and Educational Innovation, 01(03). 

Susanto, R., Munir, A., & Basuki, B. (2025). Preserving the Authenticity of Qirā’āt 

Sab’ah : A Comparative Study of Musy ā fahah Methods at Al-Hasan and Al-

Munawwir Boarding School. Dialogia : Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 23(01), 101–

121. https://doi.org/10.21154/dialogia.v23i01.10500 

Yahuda, R. D., Susanto, R., Widodo, W., Kolis, N., & Abdillah, B. (2023). Musafahah 

Method Transformation on Learning Qiraah Sab’ah in PPTQ Al-Hasan 

Ponorogo. Masdar Jurnal Studi Al-Qur’an & Hadis, 5(2). 

https://doi.org/https://doi.org/10.15548/mashdar.v5i2.7293 

 

 


