JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation
Vol.1 No. 4 December 2025, pp. 494-507

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the
Integration of Islamic Values and Educational Innovation

Bangkit Kurnia!, Muhamad Slamet Martin?

1 Sekolah Tinggi Agama Islam Ibnurusyd; bangkitkurnia2709@gmail.com
2 Sekolah Tinggi Agama Islam Ibnurusyd; martinmuhamad78@gmail.com

ARTICLE INFO ABSTRACT

Transformative Islamic education has become an
Keywords:

increasingly relevant discourse in response to rapid social
Transformative Islamic

Education;

Islamic Values;
Educational Innovation;
Philosophy of Education;

change, technological advancement, and the growing
complexity of contemporary educational challenges. This
study aims to analyze Islamic education from a philosophical
perspective by examining how Islamic values can be

Holistic Learning meaningfully integrated with educational innovation to
foster holistic human development. Using a qualitative
Article history: . . . .
philosophical approach, this research explores foundational
Received 2025-10-14 Islamic concepts such as tauhid, akhlaq, ‘ilm, and maslahah
Revised 2025-11-12 as epistemological and axiological bases for educational

Accepted 2025-12-17 transformation. The study critically engages with classical

and contemporary Islamic educational thought, while also
dialoguing with modern educational theories related to
innovation, learner-centered pedagogy, and transformative
learning. The findings indicate that the integration of Islamic
values and educational innovation is not merely a technical
adaptation of modern methods, but a value-driven
transformation that reorients educational goals toward
ethical consciousness, spiritual depth, social responsibility,
and intellectual creativity. This integration enables Islamic
education to remain faithful to its normative foundations
while being responsive to contemporary realities. The study
contributes to the development of a conceptual framework
for transformative Islamic education that emphasizes
philosophical ~ coherence, contextual relevance, and
sustainability in educational reform.

Corresponding Author:
Bangkit Kurnia
Sekolah Tinggi Agama Islam Ibnurusyd; bangkitkurnia2709@gmail.com

1. INTRODUCTION

Pendidikan merupakan instrumen strategis dalam membentuk kualitas sumber
daya manusia serta menentukan arah peradaban suatu masyarakat. Dalam konteks

global, dunia pendidikan saat ini berada pada fase transformasi yang ditandai oleh

Jowrmal of e Sl and Educasianal Innvation

.:' J I s E I https://ojs.stai-ibnurusyd.ac.id/index.php/jisei
v


mailto:bangkitkurnia2709@gmail.com
mailto:martinmuhamad78@gmail.com
mailto:bangkitkurnia2709@gmail.com

JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025 494 of 507

perkembangan teknologi digital, perubahan sosial yang cepat, serta tuntutan terhadap
kompetensi abad ke-21 seperti berpikir kritis, kreativitas, kolaborasi, dan literasi moral
(Kamal, Firmansyah, Rafiah, Rahmawan, & Rejito, 2020; M Choirul Muzaini,
Prastowo, & Salamah, 2024). Inovasi pendidikan menjadi kebutuhan yang tidak
terelakkan untuk menjawab tantangan tersebut. Namun, transformasi pendidikan
yang terlalu berorientasi pada aspek teknis dan pragmatis sering kali mengabaikan
dimensi nilai, etika, dan spiritualitas, sehingga berpotensi melahirkan krisis makna
dalam proses pendidikan itu sendiri. Kondisi ini menuntut adanya pendekatan
pendidikan yang tidak hanya inovatif secara metodologis, tetapi juga berakar kuat
pada nilai-nilai filosofis dan moral (Susanto, Ali, & Hidayat, 2024; Yahuda, Susanto,
Widodo, Kolis, & Abdillah, 2023).

Dalam konteks pendidikan Islam, tantangan tersebut semakin kompleks.
Pendidikan Islam secara normatif memiliki tujuan membentuk insan kamil yang
seimbang antara aspek spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Nilai-nilai Islam seperti
tauhid, akhlaq al-karimah, keadilan, dan kemaslahatan sejatinya merupakan fondasi
utama dalam sistem pendidikan Islam. Namun, dalam praktiknya, pendidikan Islam
di berbagai institusi masih menghadapi persoalan adaptasi terhadap perkembangan
zaman. Fakta sosial menunjukkan bahwa sebagian lembaga pendidikan Islam masih
cenderung mempertahankan pola pembelajaran tradisional yang berorientasi pada
transmisi pengetahuan, kurang memberikan ruang bagi inovasi pedagogis,
pemanfaatan teknologi, serta pendekatan pembelajaran yang transformatif dan
kontekstual. Akibatnya, pendidikan Islam sering dipersepsikan kurang responsif
terhadap dinamika sosial dan kebutuhan peserta didik di era modern.

Problem utama yang muncul adalah adanya dikotomi antara nilai-nilai Islam dan
inovasi pendidikan (Fahmi & Rohman, 2021; Fita Mustafida, 2020). Inovasi sering
dipandang sebagai produk Barat yang berpotensi menggerus identitas dan tradisi
keislaman, sementara nilai-nilai Islam dianggap statis dan kurang kompatibel dengan
perubahan. Dikotomi ini menyebabkan proses integrasi berjalan secara parsial dan
instrumental, bukan sebagai transformasi yang utuh. Selain itu, pengembangan
inovasi dalam pendidikan Islam kerap bersifat teknis, seperti penggunaan media
digital atau metode pembelajaran modern, tanpa didukung oleh kerangka filosofis
yang menjelaskan bagaimana inovasi tersebut selaras dengan epistemologi, ontologi,
dan aksiologi Islam (Cahyaningtyas, Wardani, & Ali, 2025; Siswanto & Soeharno,
2024; Suhantoro, Syahrudin, Susanto, & Qomariyah, 2025). Kondisi ini berimplikasi
pada lemahnya orientasi nilai dalam praktik pendidikan dan berkurangnya daya
transformatif pendidikan Islam dalam membentuk karakter dan kesadaran sosial

peserta didik.

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025 494 of 507

Sebagai solusi, diperlukan pendekatan pendidikan Islam yang bersifat
transformatif dan filosofis, yaitu pendidikan yang mampu mengintegrasikan nilai-
nilai Islam dengan inovasi pendidikan secara substantif dan berkelanjutan. Integrasi
ini tidak dimaknai sebagai penyesuaian simbolik atau adopsi metode modern secara
pragmatis, melainkan sebagai proses dialektis yang menempatkan nilai-nilai Islam
sebagai landasan filosofis dalam merancang tujuan, kurikulum, metode, dan evaluasi
pembelajaran. Melalui pendekatan filosofis, nilai-nilai Islam dapat berfungsi sebagai
kompas etik dan epistemologis yang mengarahkan inovasi pendidikan agar tetap
berorientasi pada pembentukan manusia yang beriman, berilmu, berakhlak, dan
mampu berkontribusi secara konstruktif dalam kehidupan sosial (Muthia, 2019; Puji
& Supriyanti, 2025). Dengan demikian, inovasi pendidikan tidak hanya meningkatkan
efektivitas pembelajaran, tetapi juga memperkuat identitas dan relevansi pendidikan
Islam di tengah perubahan zaman.

Berdasarkan uraian tersebut, tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis
secara filosofis konsep pendidikan Islam transformatif serta mengkaji model integrasi
nilai-nilai Islam dan inovasi pendidikan. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap
landasan ontologis, epistemologis, dan aksiologis pendidikan Islam dalam konteks
inovasi, serta merumuskan kerangka konseptual yang dapat menjadi acuan bagi
pengembangan pendidikan Islam yang adaptif, kontekstual, dan berorientasi pada
nilai. Selain itu, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi teoretis
dalam pengembangan filsafat pendidikan Islam serta implikasi praktis bagi
pembaruan kebijakan dan praktik pendidikan Islam.

Novelty penelitian ini terletak pada pendekatan filosofis-integratif yang
menempatkan inovasi pendidikan bukan sebagai entitas eksternal terhadap
pendidikan Islam, melainkan sebagai bagian inheren dari dinamika nilai Islam itu
sendiri. Berbeda dari penelitian sebelumnya yang cenderung membahas inovasi
pendidikan Islam secara normatif atau teknis, penelitian ini menawarkan perspektif
transformasi berbasis filsafat pendidikan Islam yang menekankan kesatuan antara
nilai, inovasi, dan tujuan pendidikan. Dengan demikian, penelitian ini memperkaya
wacana pendidikan Islam kontemporer dengan kerangka konseptual yang holistik

dan relevan terhadap tantangan pendidikan di era modern.

2. METHODS

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research) yang berlandaskan pada analisis filosofis. Pendekatan
ini dipilih karena tujuan penelitian berfokus pada pengkajian konseptual dan

reflektif terhadap integrasi nilai-nilai Islam dan inovasi pendidikan dalam kerangka

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025 494 of 507

pendidikan Islam transformatif, bukan pada pengukuran empiris atau pengujian
hipotesis statistik (Creswell, 2018, Huberman & Jhonny, 2014; Sugiyono, 2015).
Analisis filosofis memungkinkan peneliti untuk menggali makna, asumsi dasar, dan
implikasi nilai yang melandasi konsep pendidikan Islam dan praktik inovasi
pendidikan. Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sekunder.
Sumber primer meliputi karya-karya klasik dan kontemporer dalam bidang filsafat
pendidikan Islam, seperti pemikiran tokoh-tokoh Muslim mengenai pendidikan,
nilai, dan pembentukan manusia, serta literatur yang membahas teori pendidikan
transformatif dan inovasi pendidikan. Sementara itu, sumber sekunder berupa
artikel jurnal ilmiah, buku, dokumen kebijakan pendidikan, dan hasil penelitian
terdahulu yang relevan dengan tema integrasi nilai Islam dan inovasi pendidikan.
Pemilihan sumber dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan
kredibilitas, relevansi, dan kontribusinya terhadap pengembangan kerangka
konseptual penelitian.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan
menelaah, mengkaji, dan mengklasifikasikan literatur yang sesuai dengan fokus
penelitian. Data yang terkumpul kemudian dianalisis menggunakan metode analisis
isi (content analysis) dan analisis filosofis yang meliputi kajian ontologis,
epistemologis, dan aksiologis. Analisis ini bertujuan untuk mengidentifikasi konsep
kunci, nilai dasar, serta relasi antara pendidikan Islam dan inovasi pendidikan
dalam perspektif transformatif. Untuk menjamin validitas data, penelitian ini
menerapkan teknik triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai
pandangan dan teori dari beragam literatur. Hasil analisis selanjutnya disintesiskan
secara sistematis untuk merumuskan model konseptual pendidikan Islam
transformatif yang integratif dan relevan dengan konteks pendidikan kontemporer.
Metode ini diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang mendalam dan

komprehensif mengenai posisi inovasi pendidikan dalam kerangka nilai-nilai Islam..

3. FINDINGS AND DISCUSSION

Landasan Filosofis Pendidikan Islam Transformatif

Pendidikan Islam transformatif berakar kuat pada fondasi filosofis yang
memandang pendidikan sebagai proses pembentukan manusia secara utuh, bukan
sekadar aktivitas transfer pengetahuan. Dalam tradisi filsafat pendidikan, setiap
sistem pendidikan selalu bertumpu pada asumsi ontologis tentang hakikat manusia,
epistemologis tentang sumber dan cara memperoleh pengetahuan, serta aksiologis
tentang nilai dan tujuan yang ingin diwujudkan (Gallifa, 2018; Ratnaningtyas et al.,

2024). Pendidikan Islam transformatif mengintegrasikan ketiga dimensi tersebut

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025 494 of 507

dalam satu kesatuan yang berorientasi pada perubahan individu dan sosial secara
berkelanjutan.

Secara ontologis, Islam memandang manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan
yang memiliki dimensi jasmani, akal, dan ruhani. Konsep fitrah menjadi dasar
pemahaman tentang potensi manusia yang sejak lahir membawa kecenderungan
kepada kebenaran dan kebaikan. Al-Attas menegaskan bahwa manusia dalam
perspektif Islam adalah makhluk beradab (insin adabi), yang memiliki tanggung
jawab moral dan spiritual dalam kehidupan (Al-Attas, 1980). Oleh karena itu,
pendidikan Islam tidak cukup dimaknai sebagai proses pengembangan kecerdasan
intelektual, tetapi harus diarahkan pada pengembangan kepribadian yang seimbang
antara aspek spiritual, intelektual, emosional, dan sosial. Pendidikan Islam
transformatif berupaya mengaktualisasikan potensi fitrah tersebut melalui proses
pembelajaran yang sadar nilai dan kontekstual, sehingga peserta didik tidak hanya
“mengetahui”, tetapijuga “menjadi”.

Dalam konteks tujuan hidup, pendidikan Islam transformatif berpijak pada
konsep tauhid sebagai pusat orientasi. Tauhid tidak hanya dimaknai secara teologis,
tetapi juga filosofis, yaitu sebagai prinsip kesatuan antara ilmu, nilai, dan realitas
kehidupan. Fazlur Rahman menyatakan bahwa pendidikan Islam seharusnya
melahirkan manusia yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai wahyu dengan
realitas sosial secara kreatif dan bertanggung jawab. Dengan demikian, pendidikan
Islam transformatif bertujuan membentuk insan yang memiliki kesadaran
ketuhanan, akhlak mulia, serta komitmen sosial dalam membangun peradaban yang
berkeadilan.

Secara epistemologis, pendidikan Islam transformatif menolak dikotomi antara
ilmu agama dan ilmu umum. Sumber pengetahuan dalam Islam bersifat integratif,
meliputi wahyu (nagli), akal (“agli), dan pengalaman empiris. Pandangan ini sejalan
dengan pemikiran Ibn Khaldun yang menekankan pentingnya pengalaman dan
realitas sosial dalam pengembangan ilmu pengetahuan (Muhammad Insan Jauhari,
2020). Dalam kerangka pendidikan transformatif, integrasi epistemologis ini menjadi
landasan bagi pengembangan inovasi pendidikan yang tidak terlepas dari nilai-nilai
Islam. Inovasi, baik dalam bentuk metode pembelajaran, teknologi pendidikan,
maupun pendekatan pedagogis, dipahami sebagai hasil kreativitas akal manusia
yang harus diarahkan oleh nilai wahyu dan etika Islam.

Teori pendidikan transformatif yang dikemukakan oleh Paulo Freire juga
relevan dalam konteks ini, meskipun berasal dari tradisi pemikiran Barat. Freire
menekankan pendidikan sebagai proses pembebasan yang menumbuhkan

kesadaran kritis (critical consciousness) peserta didik terhadap realitas sosial. Dalam

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025 494 of 507

pendidikan Islam transformatif, kesadaran kritis ini tidak hanya bersifat sosial-
politik, tetapi juga spiritual dan moral. Peserta didik didorong untuk memahami
realitas secara reflektif, menilai fenomena sosial berdasarkan nilai Islam, serta
berperan aktif dalam menciptakan perubahan yang bermakna. Integrasi antara
kesadaran kritis dan nilai tauhid menjadikan pendidikan Islam transformatif tidak
terjebak pada pragmatisme, tetapi tetap berorientasi pada tujuan etik dan
transendental.

Secara aksiologis, pendidikan Islam transformatif menempatkan nilai
kemaslahatan (maslahah), keadilan (‘adl), dan etika sebagai orientasi utama. Al-
Ghazali menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan adalah pembentukan akhlak
mulia yang mengantarkan manusia pada kebahagiaan dunia dan akhirat. Dalam
konteks kontemporer, nilai-nilai tersebut perlu diterjemahkan dalam praktik
pendidikan yang mendorong tanggung jawab sosial, kepedulian terhadap sesama,
serta komitmen terhadap keadilan dan keberlanjutan. Pendidikan Islam
transformatif tidak hanya menilai keberhasilan pendidikan dari capaian akademik,
tetapi juga dari sejauh mana pendidikan mampu membentuk karakter dan
kesadaran sosial peserta didik.

Dengan demikian, landasan filosofis pendidikan Islam transformatif
menunjukkan bahwa inovasi pendidikan bukanlah ancaman bagi nilai-nilai Islam,
melainkan sarana untuk mengaktualisasikannya secara kontekstual. Integrasi antara
ontologi Islam tentang manusia, epistemologi integratif, dan aksiologi berbasis nilai
menjadikan pendidikan Islam transformatif sebagai model pendidikan yang adaptif
terhadap perubahan zaman tanpa kehilangan identitas dan orientasi moralnya.
Landasan filosofis ini menjadi pijakan penting dalam merumuskan konsep,
kebijakan, dan praktik pendidikan Islam yang mampu berkontribusi nyata bagi
pembentukan manusia berkarakter dan pembangunan peradaban yang
berkeadaban.

Integrasi Nilai-Nilai Islam dan Inovasi Pendidikan dalam Perspektif
Transformasi

Integrasi nilai-nilai Islam dan inovasi pendidikan merupakan isu sentral dalam
pengembangan pendidikan Islam kontemporer. Integrasi ini tidak dapat dipahami
sebagai proses yang bersifat linear atau mekanis, melainkan sebagai proses dialektis
yang mempertemukan dua dimensi penting: kontinuitas tradisi nilai Islam dan
dinamika perubahan sosial serta teknologi (Noer Syo Im & Achmad Muhibin Zuhri,
2024; Susanto, Munir, & Basuki, 2025). Dalam perspektif transformasi, pendidikan

Islam dituntut untuk tetap berakar pada nilai-nilai normatif Islam sekaligus mampu

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025 494 of 507

merespons tantangan zaman secara kreatif dan kontekstual. Keseimbangan inilah
yang menjadi karakter utama pendidikan Islam transformatif.

Secara konseptual, inovasi pendidikan mencakup pembaruan dalam pendekatan
pembelajaran, metode pedagogis, penggunaan teknologi, serta desain kurikulum
yang relevan dengan kebutuhan peserta didik. Teori pendidikan progresif yang
dikemukakan oleh John Dewey menekankan bahwa pendidikan harus berorientasi
pada pengalaman dan partisipasi aktif peserta didik. Meskipun berasal dari tradisi
pemikiran Barat, gagasan ini memiliki titik temu dengan pendidikan Islam,
khususnya dalam prinsip pembelajaran bermakna (meaningful learning) dan
pengembangan potensi manusia secara optimal. Dalam pendidikan Islam
transformatif, pendekatan pembelajaran berpusat pada peserta didik tidak
dimaksudkan untuk menghilangkan otoritas nilai, tetapi untuk menciptakan ruang
refleksi dan internalisasi nilai secara sadar dan mendalam.

Nilai tauhid menjadi landasan utama dalam integrasi nilai dan inovasi
pendidikan. Tauhid tidak hanya berfungsi sebagai doktrin teologis, tetapi juga
sebagai prinsip epistemologis dan pedagogis yang memandang ilmu sebagai satu
kesatuan yang terhubung dengan realitas kehidupan dan tanggung jawab moral
manusia. Dalam praktik inovasi pendidikan, nilai tauhid dapat diwujudkan melalui
pembelajaran interdisipliner yang mengaitkan ilmu agama, sains, dan isu sosial
kontemporer. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan
yang dikemukakan oleh Ismail Raji al-Faruqi dan Syed Muhammad Naquib al-Attas,
yang menekankan pentingnya integrasi ilmu dan nilai agar pendidikan tidak
terjebak dalam sekularisasi pengetahuan (Ismail, 2018).

Pemanfaatan teknologi digital dalam pendidikan Islam juga menjadi arena
penting dalam proses integrasi nilai dan inovasi. Teknologi sering kali dipersepsikan
sebagai instrumen netral atau bahkan ancaman terhadap nilai-nilai moral. Namun,
dalam perspektif pendidikan Islam transformatif, teknologi dipahami sebagai alat
yang memiliki dimensi etis dan nilai, tergantung pada cara penggunaannya. Nilai
akhlaq berperan sebagai kompas moral dalam pemanfaatan teknologi pendidikan,
seperti etika dalam mengakses informasi, berkomunikasi di ruang digital, dan
memanfaatkan media pembelajaran. Dengan demikian, inovasi teknologi tidak
hanya meningkatkan efektivitas pembelajaran, tetapi juga menjadi sarana
pembentukan karakter dan kesadaran etis peserta didik.

Selain itu, penguatan literasi kritis merupakan elemen penting dalam integrasi
nilai Islam dan inovasi pendidikan. Teori pendidikan kritis yang dikembangkan oleh
Paulo Freire menekankan pentingnya dialog, refleksi, dan kesadaran kritis dalam

proses pendidikan. Dalam konteks pendidikan Islam, literasi kritis diarahkan untuk

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025 494 of 507

membekali peserta didik dengan kemampuan memahami realitas sosial secara
reflektif dan menilainya berdasarkan nilai-nilai Islam. Pendidikan Islam
transformatif mendorong peserta didik untuk tidak hanya menerima pengetahuan
secara pasif, tetapi juga mempertanyakan, menganalisis, dan mengaitkannya dengan
nilai keadilan, kemaslahatan, dan tanggung jawab sosial.

Integrasi nilai-nilai Islam dan inovasi pendidikan bersifat transformatif karena
mengubah paradigma pendidikan Islam dari model transmisif menuju model
reflektif dan partisipatif. Pendidikan tidak lagi dipahami sebagai proses indoktrinasi
nilai secara normatif, tetapi sebagai proses dialogis yang melibatkan peserta didik
sebagai subjek aktif dalam pembentukan makna dan nilai. Pendekatan ini sejalan
dengan pemikiran Fazlur Rahman yang menekankan pentingnya kontekstualisasi
nilai-nilai Islam agar tetap relevan dan hidup dalam realitas sosial yang terus
berubah. Transformasi paradigma ini memungkinkan pendidikan Islam untuk
membentuk peserta didik yang tidak hanya taat secara ritual, tetapi juga memiliki
kesadaran sosial dan intelektual yang kritis.

Dengan demikian, inovasi dalam pendidikan Islam tidak dapat diposisikan
sebagai tujuan akhir, melainkan sebagai instrumen untuk mengaktualisasikan nilai-
nilai Islam secara kontekstual dan berkelanjutan. Integrasi nilai dan inovasi dalam
perspektif transformasi menuntut kerangka filosofis yang kuat agar pendidikan
Islam tidak kehilangan arah normatifnya. Ketika nilai tauhid, akhlag, dan
kemaslahatan menjadi landasan inovasi pendidikan, maka pendidikan Islam
mampu berfungsi sebagai agen transformasi individu dan sosial yang relevan

dengan tantangan zaman sekaligus berakar pada identitas dan nilai keislaman.

Implikasi Pendidikan Islam Transformatif terhadap Praktik dan Pengembangan
Pendidikan Kontemporer

Pendidikan Islam transformatif memiliki implikasi yang luas dan strategis
terhadap praktik serta pengembangan pendidikan di era kontemporer. Pendekatan
ini tidak hanya memengaruhi aspek konseptual, tetapi juga menyentuh dimensi
kurikulum, pedagogi, peran pendidik, serta orientasi hasil pendidikan. Dalam
konteks perubahan sosial yang cepat, globalisasi, dan kemajuan teknologi,
pendidikan Islam transformatif menawarkan paradigma pendidikan yang mampu
menjaga keseimbangan antara penguasaan kompetensi modern dan penguatan
nilai-nilai keislaman (Darovanets, 2024; Susanto & Kiftiyah, 2025).

Dalam aspek kurikulum, pendidikan Islam transformatif mendorong
pengembangan kurikulum holistik dan integratif. Kurikulum tidak lagi disusun
secara dikotomis antara ilmu agama dan ilmu umum, melainkan dirancang sebagai

satu kesatuan yang saling terkait. Pendekatan kurikulum integratif ini sejalan

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025 494 of 507

dengan teori integrated curriculum yang menekankan keterkaitan antardisiplin ilmu
untuk membangun pemahaman yang utuh. Dalam perspektif Islam, integrasi
kurikulum mencerminkan prinsip tauhid yang memandang ilmu sebagai satu
kesatuan yang berorientasi pada kemaslahatan manusia. Pengaitan materi
keagamaan dengan sains, teknologi, dan isu sosial kontemporer seperti keadilan
sosial, lingkungan, dan kemanusiaan global memungkinkan peserta didik
memahami relevansi nilai-nilai Islam dalam kehidupan nyata.

Pada ranah pedagogis, pendidikan Islam transformatif membawa perubahan
signifikan terhadap peran guru dan proses pembelajaran. Guru tidak lagi
diposisikan sebagai satu-satunya sumber pengetahuan, melainkan sebagai
fasilitator, pembimbing, dan teladan moral bagi peserta didik. Peran ini sejalan
dengan teori transformative learning yang dikemukakan oleh Jack Mezirow, yang
menekankan pentingnya refleksi kritis dan dialog dalam proses pembelajaran.
Dalam pendidikan Islam, peran guru sebagai teladan moral (uswah hasanah) tetap
menjadi elemen kunci, namun diperkaya dengan kemampuan pedagogis yang
mendorong partisipasi aktif, diskusi reflektif, dan pembelajaran kontekstual. Melalui
pendekatan ini, peserta didik tidak hanya menerima nilai secara normatif, tetapi
menginternalisasikannya melalui pengalaman belajar yang bermakna.

Pendidikan Islam transformatif juga memiliki implikasi penting terhadap
penguatan karakter peserta didik. Dalam menghadapi tantangan global seperti krisis
moral, disrupsi teknologi, dan pluralitas budaya, peserta didik membutuhkan
fondasi nilai yang kuat sekaligus kemampuan adaptif. Pendidikan Islam
transformatif berupaya membentuk karakter yang berlandaskan nilai tauhid, akhlak
mulia, tanggung jawab sosial, serta kemampuan berpikir kritis dan kreatif.
Pendekatan ini sejalan dengan paradigma character education yang menekankan
integrasi nilai dalam seluruh aspek pendidikan, bukan hanya sebagai mata pelajaran
tersendiri. Dengan demikian, peserta didik diharapkan mampu berinteraksi secara
terbuka dengan dunia global tanpa kehilangan identitas dan integritas
keislamannya.

Selain pada tingkat individu, pendidikan Islam transformatif juga berimplikasi
pada pengembangan lembaga pendidikan dan masyarakat secara lebih luas.
Lembaga pendidikan Islam, baik formal maupun nonformal, dituntut untuk menjadi
agen perubahan sosial yang aktif. Hal ini sejalan dengan pandangan pendidikan
sebagai instrumen pembangunan masyarakat yang berkeadaban. Pendidikan Islam
transformatif mendorong lembaga pendidikan untuk berperan dalam penguatan
nilai inklusivitas, toleransi, dan keadilan sosial, tanpa mengaburkan identitas

keislaman. Dalam konteks masyarakat multikultural, pendekatan ini berpotensi

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025 494 of 507

memperkuat kontribusi pendidikan Islam dalam membangun harmoni sosial dan
dialog antarbudaya.

Lebih jauh, pendidikan Islam transformatif juga relevan dengan agenda
pembangunan berkelanjutan. Nilai-nilai Islam seperti keadilan, keseimbangan, dan
tanggung jawab terhadap alam dapat diintegrasikan dalam praktik pendidikan
untuk menumbuhkan kesadaran ekologis dan sosial. Dengan demikian, pendidikan
Islam tidak hanya berorientasi pada keberhasilan individu, tetapi juga pada
keberlanjutan kehidupan sosial dan lingkungan. Pendekatan ini memperkuat posisi
pendidikan Islam sebagai bagian integral dari solusi atas berbagai persoalan global.

Secara keseluruhan, implikasi pendidikan Islam transformatif menunjukkan
bahwa integrasi nilai dan inovasi memiliki potensi besar dalam memperkuat
relevansi pendidikan Islam di era kontemporer. Dengan pendekatan kurikulum
yang holistik, pedagogi yang reflektif dan partisipatif, serta orientasi nilai yang kuat,
pendidikan Islam transformatif mampu menjawab tantangan zaman tanpa
kehilangan jati diri. Pendekatan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam bukan
hanya pewaris tradisi, tetapi juga motor penggerak perubahan menuju masyarakat

yang berkeadaban, inklusif, dan berkelanjutan.

4. CONCLUSION

Pendidikan Islam transformatif merupakan pendekatan pendidikan yang
berlandaskan pada integrasi nilai-nilai Islam dan inovasi pendidikan dalam
kerangka filosofis yang utuh. Melalui analisis ontologis, epistemologis, dan
aksiologis, penelitian ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak dapat
dipisahkan dari tujuan pembentukan manusia seutuhnya yang beriman, berilmu,
berakhlak, dan bertanggung jawab secara sosial. Nilai tauhid, akhlak, keadilan, dan
kemaslahatan menjadi fondasi utama yang mengarahkan arah dan tujuan
pendidikan Islam, sekaligus menjadi kompas etik dalam pengembangan inovasi
pendidikan. Hasil pembahasan menegaskan bahwa inovasi pendidikan dalam
perspektif Islam bukanlah tujuan akhir, melainkan instrumen strategis untuk
mengaktualisasikan nilai-nilai Islam secara kontekstual dan relevan dengan
tantangan zaman. Integrasi nilai dan inovasi yang bersifat transformatif mendorong
perubahan paradigma pendidikan Islam dari model transmisif menuju pendekatan
reflektif, partisipatif, dan kontekstual. Implikasi dari pendekatan ini tampak pada
pengembangan kurikulum holistik, praktik pedagogis yang dialogis, serta
penguatan karakter peserta didik agar mampu menghadapi dinamika global tanpa

kehilangan identitas keislamannya.

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025 494 of 507

Secara keseluruhan, pendidikan Islam transformatif berpotensi memperkuat
relevansi dan kontribusi pendidikan Islam dalam pembangunan masyarakat yang
berkeadaban, inklusif, dan berkelanjutan. Pendekatan ini menegaskan bahwa
pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai pewaris tradisi keilmuan dan nilai,
tetapi juga sebagai agen perubahan sosial yang mampu menjawab tantangan

pendidikan kontemporer secara etis dan berkelanjutan.

REFERENCES

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Cahyaningtyas, R. D.,, Wardani, A. E., & Ali, M. M. (2025). Islamic Character
Education in the Digital Era : A Case Study of Junior High Schools. JISEI:

Journal of Islamic Studies and Educational Innovation, 01(01).

Creswell, J. W. (2018). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches. Thousand Oaks: CA: Sage Publications.

Darovanets, K. (2024). the Digital Era: From Transformation of Culture To Changes
in Its Popularization. Culturological Almanac, 2(2), 344-350.
https://doi.org/10.31392/cult.alm.2024.2.42

Fahmi, I. R., & Rohman, M. A. A. (2021). Non-Dikotomi Ilmu: Integrasi-Interkoneksi
Dalam Pendidikan Islam. AL-MIKRA] : Jurnal Studi Islam Dan Humaniora (E-
ISSN: 2745-4584), 1(2), 46-60. https://doi.org/10.37680/almikraj.v1i2.750

Fita Mustafida. (2020). Integrasi Nilai-nilai Multikultural dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI). Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 4(2), 173-185.
https://doi.org/10.35316/jpii.v4i2.191

Gallifa, J. (2018). Holonic Theory and Holistic Education. Journal of International
Education and Practice, 1(1), 36. https://doi.org/10.30564/jiep.v1i1.415

Huberman, A. M., & Jhonny, S. (2014). Qualitative Data Analysis a Methods Sourcebook.

America: Arizona State University.

Ismail, H. bin A. B. (2018). The Concept of Qira’at and their Effects on Al-Ahkam Al-
Shar’iyyah. Al-Burhan: Journal of Qur’an and Sunnah Studies, 2(1).
https://doi.org/10.1515/9783112335802

Kamal, I., Firmansyah, E. A., Rafiah, K. K., Rahmawan, A. F., & Rejito, C. (2020).

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025 494 of 507

Pembelajaran di Era 4.0. (November), 265-276.

M Choirul Muzaini, Prastowo, A. & Salamah, U. (2024). Peran Teknologi
Pendidikan Dalam Kemajuan Pendidikan Islam di Abad 21. Jurnal IHSAN Jurnal
Pendidikan Islam, 2(2), 70-81. https://doi.org/10.61104/ihsan.v2i2.214

Muhammad Insan Jauhari. (2020). Konsep Pendidikan Ibnu Khaldun dan
Relevansinya Terhadap Pendidikan Di Era Modern. Komunikasi Dan Pendidikan
Islam, 9(1), 187-210.

Muthia, Z. (2019). Implementasi Strategi Guru Sejarah dalam Meningkatkan Keaktifan
Belajar Siswa dengan Metode Outdoor Learning Kelas XI IPS di MA Raudlatut
Thalabah Kediri. Institut Agama Islam Negeri Ponorogo.

Noer Syo Im, & Achmad Muhibin Zuhri. (2024). Adaptation of Islamic Boarding
School-Based Educational Institutions to the Capitalist Economy. Jurnal Budi
Pekerti Agama Islam, 2(4), 264-276. https://doi.org/10.61132/jbpai.v2i4.473

Puji, F., & Supriyanti. (2025). The Use of Augmented Reality in Teaching Islamic
History to Millennial Students. JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational
Innovation, 01(02).

Ratnaningtyas, E. M., Sari, W., Fathona, C. A. P., Syamsudin, S., Hardaya, A., &
Lestari, S. (2024). Strategi Pemasaran Produk dalam Menghadapi Tantangan
Pemasaran Digital(Studi Kasus pada UMKM Keripik Belut Citra Rasa).
AKSIOMA:  Jurnal  Sains  Ekonomi  Dan  Edukasi, 1(5), 216-230.
https://doi.org/10.62335/hsae2934

Siswanto, E., & Soeharno, A. (2024). Recent Learning Innovations: Increasing The
Use Of Blogs As Learning Media For Educators. Journal Of Humanities
Community Empowerment, 2(1), 30-36.

Sugiyono. (2015). Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan
R&D). Bandung: Alfabeta.

Suhantoro, Syahrudin, Susanto, R., & Qomariyah, D. L. (2025). Operationalising
Islamic Moderation in Digital Communication : Ethical Pathways to Counter
Social Polarisation in Indonesia. Muharik: Jurnal Dakwah Dan Sosial, 8(2), 267-
276. https://doi.org/10.37680/muharrik.v8i2.7679

Susanto, R., Ali, M. M., & Hidayat, M. D. (2024). Islamic Religious Education in the

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation



JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation ,Vol.1, No4 December 2025 494 of 507

Independent Learning Curriculum. IKTIFAK : Journal of Child and Gender Studies,
02(02), 63-72. https://doi.org/https://doi.org/10.55380/iktifak.v2i2.962

Susanto, R., & Kiftiyah, M. (2025). Integration of Artificial Intelligence in the Islamic
Religious Education Curriculum at Ibnurusyd Islamic College , Lampung. JISEI:

Journal of Islamic Studies and Educational Innovation, 01(03).

Susanto, R., Munir, A., & Basuki, B. (2025). Preserving the Authenticity of Qira’at
Sab’ah: A Comparative Study of Musy a fahah Methods at Al-Hasan and Al-
Munawwir Boarding School. Dialogia : Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 23(01), 101-
121. https://doi.org/10.21154/dialogia.v23i01.10500

Yahuda, R. D., Susanto, R., Widodo, W., Kolis, N., & Abdillah, B. (2023). Musafahah
Method Transformation on Learning Qiraah Sab’ah in PPTQ Al-Hasan
Ponorogo. Masdar  Jurnal Studi Al-Qur’an & Hadis, 5(2).
https://doi.org/https://doi.org/10.15548/mashdar.v5i2.7293

Transformative Islamic Education: A Philosophical Analysis of the Integration of Islamic Values and Educational Innovation



