
 

 
AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan   

Vol. 3 No. 2 (2025) : 563-572 
Available online at  https://ojs.stai-ibnurusyd.ac.id/index.php/amali 

 

 

 

© 2026. The author(s). AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan   

Peran Pendidikan Islam dalam Membangun Kesadaran Lingkungan 
(Eco-Theology) 

 
Puji Rahayu1, Supriyanti2 

 
1,2 Sekolah Tinggi Agama Islam Ibnurusyd, Kotabumi Lampung 

 
 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Article History: 

Received: November 4, 2025 

Revised: November 21, 2025 

Accepted: December 25, 

2025 

 

Keywords:  

Islamic Education, 

Environmental Awareness, 

Eco-Theology, 

Environmental Ethics  

Global environmental crises such as climate change, 

ecosystem destruction, and natural pollution 

demonstrate the need for an educational approach that 

is not only technical but also moral and spiritual. Islamic 

education has strategic potential in building 

environmental awareness through the concept of eco-

theology based on the values of the Qur'an and Sunnah. 

This article aims to examine the role of Islamic 

education in instilling ecological awareness in students 

through a theological and pedagogical approach. This 

research uses a qualitative method with a library 

research approach to relevant primary and secondary 

sources. The results of the study indicate that Islamic 

education plays a significant role in shaping the 

paradigm of humans as khalifah fil Ardh who are 

responsible for environmental sustainability. The 

integration of Eco-Theology values into the curriculum, 

learning methods, and school/madrasah culture can be 

an alternative solution in building sustainable 

environmental awareness. 

Corresponding Author: 

Puji Rahayu  

Email: Puji.rahayuzati@gmail.com  

 

How to Cite: 
Puji Rahayu, Supriyanti. “Peran Pendidikan Islam dalam Membangun Kesadaran Lingkungan 
(Eco-Theology).” AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan  Vol.3, No. 2 (2025): 00-00. 
https://doi.org/__________/___________ 

 

 

 

  

mailto:Puji.rahayuzati@gmail.com


 

AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan , Vol.3, Number 2,  2025 

 

 

INTRODUCTION  

Permasalahan lingkungan hidup merupakan isu global yang semakin mendesak, 

ditandai oleh meningkatnya kerusakan alam, pemanasan global, deforestasi, dan krisis air 

bersih1. Kondisi ini tercermin secara nyata di Indonesia sepanjang tahun 2024 melalui 

berbagai bencana alam, seperti banjir besar di Jawa Tengah akibat curah hujan ekstrem dan 

kerusakan tanggul, tanah longsor di wilayah Sumatera dan Jawa yang dipicu oleh degradasi 

lingkungan, serta kebakaran hutan dan lahan di Sumatra dan Kalimantan yang 

menimbulkan kabut asap dan gangguan kesehatan masyarakat2. Selain itu, aktivitas vulkanik 

gunung api juga menyebabkan kerusakan lahan dan memaksa warga mengungsi. Berbagai 

bencana tersebut tidak hanya menimbulkan kerugian material dan korban jiwa, tetapi juga 

dampak sosial berupa hilangnya mata pencaharian, meningkatnya kerentanan ekonomi, dan 

trauma masyarakat3. Oleh karena itu, permasalahan lingkungan tidak dapat dipahami 

semata-mata sebagai fenomena alam, melainkan berkaitan erat dengan krisis nilai dan 

rendahnya kesadaran ekologis manusia dalam mengelola sumber daya alam. 

Pendidikan Islam secara konseptual memiliki potensi kuat dalam membentuk 

kesadaran lingkungan melalui nilai tauhid, amanah, dan khalifah4 yang menegaskan 

tanggung jawab ekologis manusia, dengan prinsip pertanggungjawaban akhirat sebagai 

fondasi etika lingkungan dalam merespons krisis global5; namun, dominasi pendekatan 

ritualistik dalam Pendidikan Agama Islam menyebabkan dimensi etika ekologis belum 

terintegrasi secara optimal, sehingga penguatan pendidikan Islam berbasis ekoteologi yang 

menggabungkan refleksi teologis dan praktik pembelajaran kognitif-spiritual menjadi 

kebutuhan mendesak6, untuk respons krisis iklim, dengan mengintegrasikan refleksi teologis 

ke praktik pembelajaran. Alam dipandang sebagai ayat-ayat Allah yang wajib dihormati, 

bukan dieksploitasi7. 

Penelitian tentang krisis lingkungan selama ini lebih banyak menekankan 

pendekatan teknis dan sains lingkungan, sementara kajian pendidikan Islam umumnya 

masih bersifat normatif dan konseptual dalam menafsirkan ajaran Al-Qur’an dan Sunnah 

terkait lingkungan. Studi tentang eco-theology Islam juga cenderung berada pada ranah 

teologis, belum terintegrasi secara sistematis ke dalam kurikulum, metode pembelajaran, 

dan budaya pendidikan Islam. Akibatnya, dimensi moral dan spiritual dalam pendidikan 

lingkungan belum optimal membentuk kesadaran ekologis peserta didik. Oleh karena itu, 

terdapat kesenjangan penelitian terkait integrasi eco-theology dalam praktik pendidikan 

Islam yang holistik untuk membangun kesadaran lingkungan yang berkelanjutan. 

 

 

                                                                        
1 “Intergovernmental Panel On Climate Change. Synthesis Report. Ipcc,” 2023. 
2 “Badan Nasional Penanggulangan Bencana,” In Bnpb, 2024. 
3 I Wisner, B., Blaikie, P., Cannon, T., & Davis, “At Risk: Natural Hazards, People’s Vulnerability And 

Disasters (2nd Ed.). Routledge,” N.D. 
4 Nanda Sugesti, Muhammad Abdullah Sidiq, And Chairul Amriyah, “3 4 5 6” 10 (2025): 346–55. 
5 Abdul Qudus, “Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan,” Ulumuna 16 No 2 

(2012). 
6 Hilmi Fuadi And Dadan Firdaus, “Tauhid Sebagai Landasan Kesadaran Lingkungan Dalam Perspektif 

Islam Tawhid As The Foundation Of Enviromental Awareness In Islam,” No. November (2025): 9531–44. 
7 Fuadi And Firdaus. 



 Peran Pendidikan Islam dalam Membangun Kesadaran Lingkungan (Eco-Theology) 

 

Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka 

(library research). Data dikumpulkan melalui penelaahan terhadap sumber-sumber literatur 

yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, artikel penelitian, dokumen kebijakan pendidikan, 

serta teks-teks klasik dan kontemporer tentang pendidikan Islam dan eco-theology8. Teknik 

analisis data dilakukan dengan cara reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan 

secara deskriptif-analitis9. Penelitian ini berfokus pada analisis konsep-konsep dasar eco-

theology dalam Islam serta relevansinya dengan praktik pendidikan Islam10 dalam 

membangun kesadaran lingkungan peserta didik. 

 

Pembahasan 

1. Konsep Eco-Theology dalam Perspektif Islam 

Eco-theology dalam Islam berakar pada konsep tauhid yang menegaskan kesatuan 

antara Tuhan, manusia, dan alam semesta. Al-Qur’an menegaskan bahwa manusia 

diciptakan sebagai khalifah fil ardh yang memiliki tanggung jawab untuk menjaga 

keseimbangan alam sebagaimana tertuang pada QS. Al-Baqarah: 30. 

 

ْ جَاعِلٌ فِِ الَْْرْضِ  كَةِ اِنِّّ ىِٕ
ٰۤ
هَا وَيَسْفِكُ وَاِذْ قاَلَ رَبُّكَ للِْمَل  هَا مَنْ ي ُّفْسِدُ فِي ْ فَةًۗ  قاَلُوْْٓا اتَََْعَلُ فِي ْ خَلِي ْ

ْْٓ اعَْلَمُ مَا لَْ تَ عْلَمُوْنَ  ءََۚ وَنََْنُ نُسَبِّحُ بَِِمْدِكَ وَنُ قَدِّسُ لَكَۗ  قاَلَ اِنِّّ  الدِّمَاٰۤ
 

Dan (Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak 

menjadikan khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak menjadikan orang yang 

merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan menyucikan 

nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.”  

 

Dalam perspektif Islam, kerusakan lingkungan tidak sekadar persoalan teknis-

ekologis, melainkan merupakan pengingkaran terhadap amanah Allah dan pelanggaran 

serius atas etika teologis. Tindakan fasād fī al-arḍ secara tegas dilarang karena bertentangan 

dengan prinsip mīzān, yaitu keseimbangan kosmik yang ditetapkan Allah dan wajib dijaga 

manusia. Prinsip khalifah dan amanah menempatkan manusia sebagai pengelola moral 

alam, bukan pelaku eksploitasi tanpa batas. Imam Al-Qurthubi menegaskan bahwa mandat 

kekhalifahan mengharuskan pemeliharaan ciptaan, sementara penafsiran Al-Qurthubi dan 

Ar-Razi terhadap konsep mīzān menegaskan bahwa setiap bentuk perusakan ekologis 

merupakan pelanggaran terhadap tatanan ilahi. Dengan demikian, merusak lingkungan 

berarti mengkhianati amanah kekhalifahan dan menyalahi fondasi etika Islam yang 

berorientasi pada keberlanjutan.Pelanggaran mizan berarti menentang ketetapan kosmik 

Allah11.  kerusakan darat-laut akibat perbuatan manusia, menjadi dasar etika konservasi dan 

                                                                        

 8 Jurnal Pendidikan And Islam Volume, “Vicratina : Jurnal Pendidikan Islam Volume 9 Nomor 1 
Tahun 2024 P-Issn: 2087-0678x” 9 (2024). 
 9 Internalisasi Ekoteologi And Budaya Sekolah, “Internalizing Islamic Ecotheology Through School 
Culture To Foster Eco- Character” 9, No. 2 (2025), Https://Doi.Org/10.21070/Halaqa.V9i2.1754. 
 10 Sugesti, Sidiq, And Amriyah, “3 4 5 6.” 

 11 Hesty Widiastuty And Khairil Anwar, “Ekoteologi Islam : Prinsip Konservasi Lingkungan Dalam 



 

AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan , Vol.3, Number 2,  2025 

 

 

sanksi fiqh al-bi'ah. Fasad dianggap dosa kosmik yang mengganggu harmoni ciptaan12 

 

2. Peran Pendidikan Islam dalam Menanamkan Kesadaran Lingkungan 

Pendidikan Islam berperan sebagai sarana internalisasi nilai-nilai ekologis melalui 

proses pembelajaran yang holistik. Alam dipandang sebagai amanah Allah, dan manusia 

sebagai khalifah yang wajib menjaga keseimbangan (mizan) dan menghindari kerusakan 

(fasād fī al-arḍ). Prinsip tauhid, amanah, dan khalifah menjadi fondasi etika lingkungan yang 

menegaskan bahwa pelestarian alam merupakan kewajiban moral dan spiritual, bukan 

sekadar isu sosial. 

Integrasi nilai eco-theology dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) 

efektif melalui pendekatan interdisipliner yang menghubungkan akidah, akhlak, fiqih, dan 

tafsir dengan isu lingkungan, didukung strategi kontekstual seperti Project-Based Learning 

(PBL) dan budaya sekolah ramah lingkungan. Pendekatan ini mengatasi tantangan ritualistik 

dengan legitimasi teologis Islam untuk generasi sholeh ekologis13, pembiasaan perilaku 

ramah lingkungan, dan keteladanan guru menjadi strategi efektif dalam menumbuhkan 

kesadaran ekologis peserta didik. Lingkungan sekolah atau madrasah juga dapat dijadikan 

laboratorium ekologis yang mendukung praktik nyata pelestarian lingkungan. 

Integrasi nilai ekologis dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam melalui 

pendekatan interdisipliner memungkinkan peserta didik memahami hubungan iman dan 

tanggung jawab lingkungan secara holistik, mencakup dimensi kognitif, afektif, dan praksis. 

Strategi pembelajaran kontekstual, seperti Outing Class, Project-Based Learning (PBL), dan 

praktik Zero Waste, memperkuat internalisasi nilai eco-theology secara nyata. Selain itu, 

budaya lembaga pendidikan yang mendukung perilaku ramah lingkungan, seperti 

pengelolaan sampah, penghijauan, dan penggunaan energi berkelanjutan, berfungsi sebagai 

hidden curriculum14 yang memperkuat pembelajaran formal15. 

Meskipun tantangan seperti dominasi pendekatan ritualistik dan keterbatasan 

kapasitas pendidik masih ada, pendidikan Islam memiliki legitimasi moral dan teologis 

untuk membentuk generasi yang sholeh secara spiritual sekaligus bertanggung jawab 

ekologis, menjadikannya instrumen penting dalam menghadapi krisis lingkungan global. 

 

3. Integrasi Pendidikan Islam Berbasis Eco-Theology dalam Kurikulum, Strategi 

Pembelajaran, dan Budaya Lembaga Pendidikan 

Integrasi nilai eco-theology dalam kurikulum pendidikan Islam menjadi esensial untuk 

membangun kesadaran lingkungan16  Secara konseptual, eco-theology berakar kuat dalam 

ajaran Islam melalui nilai tauhid, khalifah, amanah, mizan, dan larangan fasād fī al-arḍ. 

Tantangan utama bukan terletak pada absennya landasan normatif, melainkan pada 

bagaimana nilai-nilai tersebut diinternalisasikan secara sistematis dalam kurikulum, strategi 

                                                                                                                                                                                                                  

Al-Qur ’ An Dan Hadits Serta Implikasi Kebijakannya” 11, No. 1 (2025): 465–80. 
12 Asep Sandi Ruswanda, “Jurnal Keislaman,” No. 2 (2025): 532–45. 
13 Pendidikan Lingkungan, “No Title” 10, No. 4 (2025): 3873–85. 
14 Muhammad Ichsan Rifqi And Aria Saputra, “Love-Based Curriculum : Fostering Islamic Eco-Theology 

Education In Madrasah” 14, No. 5 (2025): 536–53, Https://Doi.Org/10.32832/Tadibuna.V14i5.21104. 
15 “Menag Minta Ekoteologi Dan Pelestarian Alam Masuk Kurikulum Pendidikan Agama,” N.D. 
16 Kurikulum Pai And Berbasis Kesadaran, “No Title,” No. 1 (2026): 36–47. 



 Peran Pendidikan Islam dalam Membangun Kesadaran Lingkungan (Eco-Theology) 

 

pembelajaran, dan budaya lembaga pendidikan Islam. peserta didik secara sistematis. 

 Penelitian menunjukkan bahwa kurikulum Pendidikan Agama Islam perlu 

direformasi agar memasukkan prinsip ekologis seperti khalifah (amanah), mizan 

(keseimbangan), dan etika lingkungan secara eksplisit dalam tujuan pembelajaran dan materi 

ajar, bukan sekadar sebagai pemahaman teoretis tetapi sebagai landasan pembentukan 

karakter peduli lingkungan (ecopedagogy) dalam konteks pembelajaran formal. Kajian literatur 

dan model integratif seperti Green Islam Education17 dan desain kurikulum eco-theology 

menunjukkan bahwa penggabungan nilai spiritual Islam dengan pendidikan lingkungan 

dapat memperkuat kesadaran ekologis peserta didik serta menghubungkan ajaran keislaman 

dengan praktik keberlanjutan dalam kehidupan sehari-hari.  

Strategi pembelajaran kontekstual dan budaya lembaga pendidikan memang 

krusial untuk mengoperasionalisasikan eco-theology dalam pendidikan Islam, melampaui 

pendekatan normatif semata. Pendekatan seperti project-based learning dan pembelajaran 

berbasis pengalaman terbukti efektif membentuk internalisasi nilai ekologis melalui praktik 

nyata18. Project-based learning berbasis eco-theology, seperti kampanye kebersihan atau 

program daur ulang di sekolah, mendorong siswa menerapkan konsep khalifah dan amanah 

secara langsung. Model cooperative learning (STAD) mengintegrasikan ayat Al-Qur'an 

dengan isu lingkungan, menghasilkan kesadaran spiritual sebagai ibadah. Budaya sekolah 

ramah lingkungan melalui pembiasaan 5R (Ringkas, Rapi, Resik, Rawat, dan Rajin) Zero 

waste (upaya meminimalkan sampah melalui pola hidup berkelanjutan), Outing class 

(pembelajaran di luar kelas berbasis pengalaman langsung). dan efisiensi energi membentuk 

norma berkelanjutan. Internalisasi nilai terjadi via transformasi, transaksi, dan 

transinternalisasi, mengubah pemahaman kognitif menjadi perilaku proaktif19. Pendidik 

sebagai teladan (eco-pedagogical agents) melalui keteladanan dan mentoring memperkuat 

sinergi kurikulum partisipatif dengan budaya lembaga. Studi menunjukkan pendekatan ini 

menciptakan siswa peduli lingkungan yang bertindak nyata20. 

Pada level kurikulum, integrasi eco-theology menuntut pergeseran dari pendekatan 

fragmentatif menuju kurikulum integratif-interdisipliner. Pendidikan Islam tidak cukup 

hanya menyajikan materi teologis secara tekstual, tetapi perlu mengaitkannya dengan isu-isu 

ekologis aktual seperti krisis iklim, pencemaran, dan eksploitasi sumber daya alam. Nilai-

nilai Islam tentang relasi manusia dan alam harus diarusutamakan dalam mata pelajaran 

Pendidikan Agama Islam maupun mata pelajaran lain melalui pendekatan lintas disiplin. 

Kurikulum berbasis eco-theology dengan demikian berfungsi tidak hanya sebagai transmisi 

pengetahuan, tetapi sebagai instrumen pembentukan kesadaran moral dan tanggung jawab 

ekologis peserta didik. 

Lebih jauh, integrasi eco-theology harus tercermin dalam budaya lembaga 

pendidikan. Lembaga pendidikan Islam perlu menjadi teladan ekologis melalui kebijakan 

ramah lingkungan, pengelolaan sumber daya yang berkelanjutan, serta pembiasaan perilaku 

ekologis dalam kehidupan sehari-hari. Budaya institusional yang mendukung nilai eco-
                                                                        

17 Usman Yudi Et Al., “Green Islam Education : Menanamkan Kesadaran” 12 (2025): 482–95. 
18 Mustaqim Hasan, “Strategi Cooperative Learning Berbasis Ekoteologi” 04, No. 02 (2025): 74–86. 
19 Lingkungan, “No Title.” 
20 Ekoteologi And Sekolah, “Internalizing Islamic Ecotheology Through School Culture To Foster Eco- 

Character.” 



 

AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan , Vol.3, Number 2,  2025 

 

 

theology, seperti pengurangan sampah, konservasi energi, dan penghijauan lingkungan, 

berfungsi sebagai hidden curriculum yang memperkuat pesan teologis dalam pembelajaran 

formal. Tanpa dukungan budaya lembaga, eco-theology berisiko berhenti pada tataran 

wacana normatif tanpa dampak nyata. 

Secara kritis, Integrasi pendidikan Islam berbasis eco-theology memerlukan 

komitmen struktural dan kultural dari semua pemangku kepentingan untuk transformasi 

menuju peradaban berkelanjutan. Pendidikan Islam dapat menjadi kekuatan transformatif 

membentuk generasi beriman yang saleh ritual dan bertanggung jawab ekologis melalui 

sinergi tersebut21. Peningkatan kapasitas pendidik melalui pelatihan eco-pedagogi dan 

keteladanan krusial untuk menginternalisasi nilai-nilai tauhid-amanah dalam praktik harian. 

Pendidik berperan sebagai agen perubahan yang mengintegrasikan eco-theology ke 

pembelajaran, melebihi aspek ritual22.  

Pengembangan kurikulum IRCE (Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti) 

harus memasukkan eco-theology secara eksplisit, seperti program Sekolah Alam yang 

sukses menggabungkan nilai Qur'ani dengan konservasi. Kebijakan nasional Kemenag 

mendorong integrasi ini untuk respons krisis lingkungan23. Budaya sekolah melalui 

pembiasaan (5R, zero waste) dan refleksi spiritual mengubah institusi menjadi green 

religiosity, menghasilkan siswa proaktif pelestarian alam. Sinergi ini menjadikan pendidikan 

Islam kontributif pada SDGs (Sustainable Development Goals) ekologis. SDGs merupakan 

agenda global yang ditetapkan PBB untuk mencapai pembangunan berkelanjutan pada 

berbagai bidang, termasuk lingkungan, sosial, dan ekonomi, hingga tahun 2030. Dalam 

konteks ekologis, SDGs mencakup tujuan seperti penanganan perubahan iklim, konservasi 

sumber daya alam, dan kehidupan ekosistem darat dan laut. 

 

4. Tantangan dan Peluang Implementasi Eco-Theology dalam Pendidikan Islam 

Tantangan utama dalam implementasi eco-theology adalah minimnya pemahaman 

pendidik terhadap isu lingkungan dan keterbatasan integrasi materi lingkungan dalam 

kurikulum formal. Namun demikian, peluang pengembangan pendidikan Islam berbasis 

eco-theology semakin terbuka seiring dengan meningkatnya kesadaran global terhadap 

pendidikan berkelanjutan dan penguatan pendidikan karakter. 

Implementasi eco-theology dalam pendidikan Islam menghadapi berbagai 

tantangan struktural, kultural, dan pedagogis. Secara konseptual, nilai-nilai ekologis telah 

inheren dalam ajaran Islam melalui prinsip tauhid, khalifah, amanah, dan mizan. Namun, 

dalam praktik pendidikan, nilai-nilai tersebut belum terartikulasikan secara sistematis. 

Pendidikan Islam, khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI), masih cenderung berorientasi 

pada aspek normatif-ritual dan kognitif, sehingga dimensi etika ekologis sering diposisikan 

sebagai isu periferal, bukan bagian integral dari kurikulum. 

                                                                        
21 Majalah Ilmiah And Laboratorium Pendidikan, “The Integration Of Eco-Theology In Sekolah Alam 

Yogyakarta : A Living Quran” 9, No. 2 (2025). 
22 Abdul Rohman Et Al., “Religious Education For The Environment : Integrating Eco-Theology In The 

Curriculum Of Islamic Religious And Character Education To Enhance Environmental Education In 
Indonesia” 18, No. 2 (2024): 201–26. 

23 “Matangkan Konsep Kurikulum Cinta Dan Eco-Theology, Menag: Rawat Kerukunan, Jaga Kelestarian 
Alam,” N.D. 



 Peran Pendidikan Islam dalam Membangun Kesadaran Lingkungan (Eco-Theology) 

 

Tantangan lainnya terletak pada keterbatasan kapasitas pendidik dalam 

mengintegrasikan perspektif eco-theology ke dalam proses pembelajaran. Banyak pendidik 

belum memiliki pemahaman teologis-ekologis yang memadai atau pendekatan pedagogis 

yang kontekstual untuk mengaitkan ajaran Islam dengan persoalan krisis lingkungan 

kontemporer. Selain itu, minimnya kebijakan institusional dan dukungan kurikulum yang 

eksplisit terhadap pendidikan lingkungan berbasis nilai keislaman turut memperlemah 

implementasi eco-theology secara berkelanjutan. 

Di sisi lain, terdapat peluang strategis yang signifikan dalam pengembangan eco-

theology dalam pendidikan Islam. Krisis lingkungan global justru membuka ruang refleksi 

kritis terhadap relevansi ajaran Islam dalam menjawab tantangan zaman. Perguruan tinggi 

dan lembaga pendidikan Islam memiliki posisi strategis sebagai pusat produksi pengetahuan 

dan pembentukan kesadaran moral untuk mengembangkan kurikulum integratif yang 

menghubungkan teologi, etika, dan praktik ekologis. Pendekatan pembelajaran kontekstual, 

seperti project-based learning, outing class, dan gerakan zero waste, dapat menjadi medium 

efektif untuk menginternalisasi nilai-nilai eco-theology secara kognitif, afektif, dan praksis. 

Dengan demikian, implementasi eco-theology dalam pendidikan Islam menuntut 

transformasi paradigma pendidikan, dari yang bersifat tekstual-normatif menuju pendidikan 

yang reflektif, kontekstual, dan transformatif. Jika tantangan pedagogis dan kelembagaan 

dapat diatasi secara sistematis, pendidikan Islam berpotensi besar menjadi kekuatan moral 

dan intelektual dalam membangun kesadaran ekologis berkelanjutan yang berakar pada 

nilai-nilai teologis Islam. 

Kebaharuan penelitian ini terletak pada pengembangan kerangka konseptual 

pendidikan Islam berbasis eco-theology yang tidak hanya menempatkan ajaran Al-Qur’an 

dan Sunnah sebagai landasan normatif, tetapi juga mengintegrasikannya secara operasional 

ke dalam kurikulum, strategi pembelajaran, dan budaya lembaga pendidikan. Berbeda 

dengan penelitian sebelumnya yang cenderung teologis atau teknis, penelitian ini 

menawarkan pendekatan holistik yang memadukan dimensi teologis, pedagogis, dan praksis 

dalam membangun kesadaran lingkungan peserta didik. Dengan demikian, penelitian ini 

menghadirkan model konseptual baru pendidikan Islam yang berorientasi pada 

pembentukan tanggung jawab ekologis berkelanjutan berbasis nilai-nilai spiritual Islam. 

 

Kesimpulan 

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membangun kesadaran 

lingkungan melalui pendekatan eco-theology yang berlandaskan nilai-nilai Al-Qur’an dan 

Sunnah. Konsep manusia sebagai khalifah, prinsip keseimbangan, dan etika lingkungan 

menjadi landasan teologis dalam membentuk perilaku ekologis peserta didik. Integrasi nilai 

eco-theology dalam kurikulum, metode pembelajaran, dan budaya lembaga pendidikan 

Islam dapat menjadi solusi alternatif dalam menghadapi krisis lingkungan global. Oleh 

karena itu, diperlukan komitmen bersama antara pendidik, lembaga pendidikan, dan 

pemangku kebijakan untuk mengembangkan pendidikan Islam yang berwawasan 

lingkungan dan berkelanjutan. 

 

 



 

AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan , Vol.3, Number 2,  2025 

 

 

Daftar Pustaka 

“Badan Nasional Penanggulangan Bencana.” In BNPB, 2024. 

Ekoteologi, Internalisasi, and Budaya Sekolah. “Internalizing Islamic Ecotheology through 
School Culture to Foster Eco- Character” 9, no. 2 (2025). 
https://doi.org/10.21070/halaqa.v9i2.1754. 

Fuadi, Hilmi, and Dadan Firdaus. “Tauhid Sebagai Landasan Kesadaran Lingkungan 
Dalam Perspektif Islam Tawhid as the Foundation of Enviromental Awareness in 
Islam,” no. November (2025): 9531–44. 

Hasan, Mustaqim. “STRATEGI COOPERATIVE LEARNING BERBASIS 
EKOTEOLOGI” 04, no. 02 (2025): 74–86. 

Ilmiah, Majalah, and Laboratorium Pendidikan. “The Integration of Eco-Theology in 
Sekolah Alam Yogyakarta  : A Living Quran” 9, no. 2 (2025). 

“Intergovernmental Panel on Climate Change. Synthesis Report. IPCC,” 2023. 

Lingkungan, Pendidikan. “No Title” 10, no. 4 (2025): 3873–85. 

“Matangkan Konsep Kurikulum Cinta Dan Eco-Theology, Menag: Rawat Kerukunan, Jaga 
Kelestarian Alam,” n.d. 

“MENAG Minta Ekoteologi Dan Pelestarian Alam Masuk Kurikulum Pendidikan Agama,” 
n.d. 

Pai, Kurikulum, and Berbasis Kesadaran. “No Title,” no. 1 (2026): 36–47. 

Pendidikan, Jurnal, and Islam Volume. “VICRATINA  : Jurnal Pendidikan Islam Volume 
9 Nomor 1 Tahun 2024 P-ISSN: 2087-0678X” 9 (2024). 

Qudus, Abdul. “ECOTHEOLOGY ISLAM: TEOLOGI KONSTRUKTIF ATASI 
KRISIS LINGKUNGAN.” Ulumuna 16 no 2 (2012). 

Rifqi, Muhammad Ichsan, and Aria Saputra. “Love-Based Curriculum  : Fostering Islamic 
Eco-Theology Education in Madrasah” 14, no. 5 (2025): 536–53. 
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i5.21104. 

Rohman, Abdul, Edi Kurniawan, Mohammad Syifauddin, and Siti Muhtamiroh. “Religious 
Education for The Environment  : Integrating Eco-Theology in The Curriculum of 
Islamic Religious and Character Education to Enhance Environmental Education in 
Indonesia” 18, no. 2 (2024): 201–26. 

Ruswanda, Asep Sandi. “Jurnal Keislaman,” no. 2 (2025): 532–45. 

Sugesti, Nanda, Muhammad Abdullah Sidiq, and Chairul Amriyah. “3 4 5 6” 10 (2025): 
346–55. 

Widiastuty, Hesty, and Khairil Anwar. “Ekoteologi Islam  : Prinsip Konservasi Lingkungan 



 Peran Pendidikan Islam dalam Membangun Kesadaran Lingkungan (Eco-Theology) 

 

Dalam Al-Qur ’ an Dan Hadits Serta Implikasi Kebijakannya” 11, no. 1 (2025): 465–
80. 

Wisner, B., Blaikie, P., Cannon, T., & Davis, I. “At Risk: Natural Hazards, People’s 
Vulnerability and Disasters (2nd Ed.). Routledge,” n.d. 

Yudi, Usman, Universitas Islam, Negeri Sunan, and Ampel Surabaya. “GREEN ISLAM 
EDUCATION  : MENANAMKAN KESADARAN” 12 (2025): 482–95. 

 

 


