AMALLI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan
Vol. 3 No. 2 (2025) : 563-572
Auvailable online at https://ojs.stai-ibnurusyd.ac.id/index.php /amali

Peran Pendidikan Islam dalam Membangun Kesadaran Lingkungan
(Eco-Theology)

Puji Rahayu!, Supriyanti?

12 Sekolah Tinggi Agama Islam Ibnurusyd, Kotabumi Lampung

ARTICLE INFO ABSTRACT

Article History: Global environmental crises such as climate change,
Received: November 4, 2025  ecosystem  destruction, and  natural  pollution
Revised: November 21, 2025  demonstrate the need for an educational approach that

Accepted: December 25, is not only technical but also moral and spiritual. Islamic
2025 education has strategic potential in  building

environmental awareness through the concept of eco-
Keywords: theology based on the values of the Qut'an and Sunnah.
Islamic Education, This article aims to examine the role of Islamic
Environmental Awareness, education in instilling ecological awareness in students
Eco-Theology, through a theological and pedagogical approach. This
Environmental Ethics research uses a qualitative method with a library

research approach to relevant primary and secondary
sources. The results of the study indicate that Islamic
education plays a significant role in shaping the
paradigm of humans as khalifah fil Ardh who are
responsible for environmental sustainability. The
integration of Eco-Theology values into the curriculum,
learning methods, and school/madrasah culture can be
an alternative solution in building sustainable
environmental awareness.

Corresponding Author:
Puji Rahayu
Email: Puji.rahayuzati@gmail.com

How to Cite:
Puji Rahayu, Supriyanti. “Peran Pendidikan Islam dalam Membangun Kesadaran Lingkungan
(Eco-Theology).” AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan 170/.3, No. 2 (2025): 00-00.

https://doi.org/

© 2026. The author(s). AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan


mailto:Puji.rahayuzati@gmail.com

AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan , Vol.3, Number 2, 2025

INTRODUCTION

Permasalahan lingkungan hidup merupakan isu global yang semakin mendesak,
ditandai oleh meningkatnya kerusakan alam, pemanasan global, deforestasi, dan krisis air
bersih'. Kondisi ini tercermin secara nyata di Indonesia sepanjang tahun 2024 melalui
berbagai bencana alam, seperti banjir besar di Jawa Tengah akibat curah hujan ekstrem dan
kerusakan tanggul, tanah longsor di wilayah Sumatera dan Jawa yang dipicu oleh degradasi
lingkungan, serta kebakaran hutan dan lahan di Sumatra dan Kalimantan yang
menimbulkan kabut asap dan gangguan kesehatan masyarakat®. Selain itu, aktivitas vulkanik
gunung api juga menyebabkan kerusakan lahan dan memaksa warga mengungsi. Berbagai
bencana tersebut tidak hanya menimbulkan kerugian material dan korban jiwa, tetapi juga
dampak sosial berupa hilangnya mata pencaharian, meningkatnya kerentanan ekonomi, dan
trauma masyarakat’. Oleh karena itu, permasalahan lingkungan tidak dapat dipahami
semata-mata sebagai fenomena alam, melainkan berkaitan erat dengan krisis nilai dan
rendahnya kesadaran ekologis manusia dalam mengelola sumber daya alam.

Pendidikan Islam secara konseptual memiliki potensi kuat dalam membentuk
kesadaran lingkungan melalui nilai tauhid, amanah, dan khalifah* yang menegaskan
tanggung jawab ekologis manusia, dengan prinsip pertanggungjawaban akhirat sebagai
fondasi etika lingkungan dalam merespons krisis global’; namun, dominasi pendekatan
ritualistik dalam Pendidikan Agama Islam menyebabkan dimensi etika ekologis belum
terintegrasi secara optimal, sehingga penguatan pendidikan Islam berbasis ekoteologi yang
menggabungkan refleksi teologis dan praktik pembelajaran kognitif-spiritual menjadi
kebutuhan mendesak’, untuk respons krisis iklim, dengan mengintegrasikan refleksi teologis
ke praktik pembelajaran. Alam dipandang sebagai ayat-ayat Allah yang wajib dihormati,
bukan dieksploitasi'.

Penelitian tentang krisis lingkungan selama ini lebih banyak menekankan
pendekatan teknis dan sains lingkungan, sementara kajian pendidikan Islam umumnya
masih bersifat normatif dan konseptual dalam menafsirkan ajaran Al-Qur’an dan Sunnah
terkait lingkungan. Studi tentang eco-theology Islam juga cenderung berada pada ranah
teologis, belum terintegrasi secara sistematis ke dalam kurikulum, metode pembelajaran,
dan budaya pendidikan Islam. Akibatnya, dimensi moral dan spiritual dalam pendidikan
lingkungan belum optimal membentuk kesadaran ekologis peserta didik. Oleh karena itu,
terdapat kesenjangan penelitian terkait integrasi eco-theology dalam praktik pendidikan
Islam yang holistik untuk membangun kesadaran lingkungan yang berkelanjutan.

! “Intergovernmental Panel On Climate Change. Synthesis Report. Ipcc,” 2023.

2 “Badan Nasional Penanggulangan Bencana,” In Bupb, 2024.

3 1 Wisner, B., Blaikie, P., Cannon, T., & Davis, “At Risk: Natural Hazards, People’s Vulnerability And
Disasters (2nd Ed.). Routledge,” N.D.

4 Nanda Sugesti, Muhammad Abdullah Sidiq, And Chairul Amriyah, “3 4 5 6 10 (2025): 346-55.

5 Abdul Qudus, “Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan,” Ulumuna 16 No 2
(2012).

¢ Hilmi Fuadi And Dadan Firdaus, “Tauhid Sebagai Landasan Kesadaran Lingkungan Dalam Perspektif
Islam Tawhid As The Foundation Of Enviromental Awareness In Islam,” No. November (2025): 9531-44.

7 Fuadi And Firdaus.



Peran Pendidikan Islam dalam Membangun Kesadaran Lingkungan (Eco-Theology)

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka
(library research). Data dikumpulkan melalui penelaahan terhadap sumber-sumber literatur
yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, artikel penelitian, dokumen kebijakan pendidikan,
serta teks-teks klasik dan kontemporer tentang pendidikan Islam dan eco-theology®. Teknik
analisis data dilakukan dengan cara reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan
secara deskriptif-analitis’. Penelitian ini berfokus pada analisis konsep-konsep dasar eco-

)

theology dalam Islam serta relevansinya dengan praktik pendidikan Islam" dalam

membangun kesadaran lingkungan peserta didik.

Pembahasan
1. Konsep Eco-Theology dalam Perspektif Islam

Eco-theology dalam Islam berakar pada konsep tauhid yang menegaskan kesatuan
antara Tuhan, manusia, dan alam semesta. Al-Qur’an menegaskan bahwa manusia
diciptakan sebagai khalifah fil ardh yang memiliki tanggung jawab untuk menjaga
keseimbangan alam sebagaimana tertuang pada QS. Al-Bagarah: 30.

Sangs s Ao e o el JeLiis oV o el ) KK B 06 3
SR Y G BT Ty D68 A8 dasg aond 82 SR

Dan  (Ingatlah) ketika Tubanmn berfirman  kepada  para malaikat, “Akn  hendak
menjadikan kbalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkan hendak menjadikan orang yang
merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan menyncikan
nama-Mun?” Dia berfirman, “Sesunggubnya Aku mengetabni apa yang tidak kamn ketabui.”

Dalam perspektif Islam, kerusakan lingkungan tidak sekadar persoalan teknis-
ekologis, melainkan merupakan pengingkaran terhadap amanah Allah dan pelanggaran
serius atas etika teologis. Tindakan fasad fi al-ard secara tegas dilarang karena bertentangan
dengan prinsip mizan, yaitu keseimbangan kosmik yang ditetapkan Allah dan wajib dijaga
manusia. Prinsip khalifah dan amanah menempatkan manusia sebagai pengelola moral
alam, bukan pelaku eksploitasi tanpa batas. Imam Al-Qurthubi menegaskan bahwa mandat
kekhalifahan mengharuskan pemeliharaan ciptaan, sementara penafsiran Al-Qurthubi dan
Ar-Razi terhadap konsep mizan menegaskan bahwa setiap bentuk perusakan ekologis
merupakan pelanggaran terhadap tatanan ilahi. Dengan demikian, merusak lingkungan
berarti mengkhianati amanah kekhalifahan dan menyalahi fondasi etika Islam yang
berorientasi pada keberlanjutan.Pelanggaran mizan berarti menentang ketetapan kosmik
Allah". kerusakan darat-laut akibat perbuatan manusia, menjadi dasar etika konservasi dan

8 Jurnal Pendidikan And Islam Volume, “Vicratina : Jurnal Pendidikan Islam Volume 9 Nomor 1
Tahun 2024 P-Issn: 2087-0678x” 9 (2024).

? Internalisasi Ekoteologi And Budaya Sekolah, “Internalizing Islamic Ecotheology Through School
Culture To Foster Eco- Charactet” 9, No. 2 (2025), Https://Doi.Org/10.21070/Halaqa.V9i2.1754.

10 Sugest, Sidiq, And Amriyah, “3 45 6.”

11 Hesty Widiastuty And Khairil Anwar, “Ekoteologi Islam : Prinsip Konservasi Lingkungan Dalam



AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan , Vol.3, Number 2, 2025

sanksi figh al-bi'ah. Fasad dianggap dosa kosmik yang mengganggu harmoni ciptaan'?

2. Peran Pendidikan Islam dalam Menanamkan Kesadaran Lingkungan

Pendidikan Islam berperan sebagai sarana internalisasi nilai-nilai ekologis melalui
proses pembelajaran yang holistik. Alam dipandang sebagai amanah Allah, dan manusia
sebagai khalifah yang wajib menjaga keseimbangan (mizan) dan menghindari kerusakan
(fasad fi al-ard). Prinsip tauhid, amanah, dan khalifah menjadi fondasi etika lingkungan yang
menegaskan bahwa pelestarian alam merupakan kewajiban moral dan spiritual, bukan
sekadar isu sosial.

Integrasi nilai eco-theology dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI)
efektif melalui pendekatan interdisipliner yang menghubungkan akidah, akhlak, figih, dan
tafsir dengan isu lingkungan, didukung strategi kontekstual seperti Project-Based Learning
(PBL) dan budaya sekolah ramah lingkungan. Pendekatan ini mengatasi tantangan ritualistik
dengan legitimasi teologis Islam untuk generasi sholeh ekologis", pembiasaan perilaku
ramah lingkungan, dan keteladanan guru menjadi strategi efektif dalam menumbuhkan
kesadaran ekologis peserta didik. Lingkungan sekolah atau madrasah juga dapat dijadikan
laboratorium ekologis yang mendukung praktik nyata pelestarian lingkungan.

Integrasi nilai ekologis dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam melalui
pendekatan interdisipliner memungkinkan peserta didik memahami hubungan iman dan
tanggung jawab lingkungan secara holistik, mencakup dimensi kognitif, afektif, dan praksis.
Strategi pembelajaran kontekstual, seperti Outing Class, Project-Based Learning (PBL), dan
praktik Zero Waste, memperkuat internalisasi nilai eco-theology secara nyata. Selain itu,
budaya lembaga pendidikan yang mendukung perilaku ramah lingkungan, seperti
pengelolaan sampah, penghijauan, dan penggunaan energi berkelanjutan, berfungsi sebagai
hidden curriculum'* yang memperkuat pembelajaran formal',

Meskipun tantangan seperti dominasi pendekatan ritualistik dan keterbatasan
kapasitas pendidik masih ada, pendidikan Islam memiliki legitimasi moral dan teologis
untuk membentuk generasi yang sholeh secara spiritual sekaligus bertanggung jawab
ekologis, menjadikannya instrumen penting dalam menghadapi krisis lingkungan global.

3. Integrasi Pendidikan Islam Berbasis Eco-Theology dalam Kurikulum, Strategi
Pembelajaran, dan Budaya Lembaga Pendidikan
Integrasi nilai eco-theology dalam kurikulum pendidikan Islam menjadi esensial untuk
membangun kesadaran lingkungan'® Secara konseptual, eco-theology berakar kuat dalam
ajaran Islam melalui nilai tauhid, khalifah, amanah, mizan, dan larangan fasad fi al-ard.
Tantangan utama bukan terletak pada absennya landasan normatif, melainkan pada
bagaimana nilai-nilai tersebut diinternalisasikan secara sistematis dalam kurikulum, strategi

Al-Qur ’ An Dan Hadits Serta Implikasi Kebijakannya” 11, No. 1 (2025): 465-80.

12 Asep Sandi Ruswanda, “Jurnal Keislaman,” No. 2 (2025): 532—45.

13 Pendidikan Lingkungan, “No Title” 10, No. 4 (2025): 3873-85.

14 Muhammad Ichsan Rifgi And Aria Saputra, “Love-Based Cutriculum : Fostering Islamic Eco-Theology
Education In Madrasah” 14, No. 5 (2025): 536-53, Https://Doi.Org/10.32832/Tadibuna.V14i5.21104.

15 “Menag Minta Ekoteologi Dan Pelestatian Alam Masuk Kurikulum Pendidikan Agama,” N.D.

16 Kurikulum Pai And Berbasis Kesadaran, “No Title,” No. 1 (2026): 36—47.



Peran Pendidikan Islam dalam Membangun Kesadaran Lingkungan (Eco-Theology)

pembelajaran, dan budaya lembaga pendidikan Islam. peserta didik secara sistematis.

Penelitian menunjukkan bahwa kurikulum Pendidikan Agama Islam pertlu
direformasi agar memasukkan prinsip ekologis seperti &halifah (amanah), mizan
(keseimbangan), dan etika lingkungan secara eksplisit dalam tujuan pembelajaran dan materi
ajar, bukan sekadar sebagai pemahaman teoretis tetapi sebagai landasan pembentukan
karakter peduli lingkungan (ecopedagogy) dalam konteks pembelajaran formal. Kajian literatur
dan model integratif seperti Green Islam Education'” dan desain kurikulum eco-theology
menunjukkan bahwa penggabungan nilai spiritual Islam dengan pendidikan lingkungan
dapat memperkuat kesadaran ekologis peserta didik serta menghubungkan ajaran keislaman
dengan praktik keberlanjutan dalam kehidupan sehari-hari.

Strategi pembelajaran kontekstual dan budaya lembaga pendidikan memang
krusial untuk mengoperasionalisasikan eco-theology dalam pendidikan Islam, melampaui
pendekatan normatif semata. Pendekatan seperti project-based learning dan pembelajaran
berbasis pengalaman terbukti efektif membentuk internalisasi nilai ekologis melalui praktik
nyata'®. Project-based learning berbasis eco-theology, seperti kampanye kebersihan atau
program daur ulang di sekolah, mendorong siswa menerapkan konsep khalifah dan amanah
secara langsung. Model cooperative learning (STAD) mengintegrasikan ayat Al-Qur'an
dengan isu lingkungan, menghasilkan kesadaran spiritual sebagai ibadah. Budaya sekolah
ramah lingkungan melalui pembiasaan 5R (Ringkas, Rapi, Resik, Rawat, dan Rajin) Zero
waste (upaya meminimalkan sampah melalui pola hidup berkelanjutan), Outing class
(pembelajaran di luar kelas berbasis pengalaman langsung). dan efisiensi energi membentuk
norma berkelanjutan. Internalisasi nilai terjadi via transformasi, transaksi, dan
transinternalisasi, mengubah pemahaman kognitif menjadi perilaku proaktifw. Pendidik
sebagai teladan (eco-pedagogical agents) melalui keteladanan dan mentoring memperkuat
sinergi kurikulum partisipatif dengan budaya lembaga. Studi menunjukkan pendekatan ini
menciptakan siswa peduli lingkungan yang bertindak nyata®.

Pada level kurikulum, integrasi eco-theology menuntut pergeseran dari pendekatan
fragmentatif menuju kurikulum integratif-interdisipliner. Pendidikan Islam tidak cukup
hanya menyajikan materi teologis secara tekstual, tetapi perlu mengaitkannya dengan isu-isu
ekologis aktual seperti krisis iklim, pencemaran, dan eksploitasi sumber daya alam. Nilai-
nilai Islam tentang relasi manusia dan alam harus diarusutamakan dalam mata pelajaran
Pendidikan Agama Islam maupun mata pelajaran lain melalui pendekatan lintas disiplin.
Kurikulum berbasis eco-theology dengan demikian berfungsi tidak hanya sebagai transmisi
pengetahuan, tetapi sebagai instrumen pembentukan kesadaran moral dan tanggung jawab
ekologis peserta didik.

Lebih jauh, integrasi eco-theology harus tercermin dalam budaya lembaga
pendidikan. Lembaga pendidikan Islam perlu menjadi teladan ekologis melalui kebijakan
ramah lingkungan, pengelolaan sumber daya yang berkelanjutan, serta pembiasaan perilaku
ekologis dalam kehidupan sehari-hari. Budaya institusional yang mendukung nilai eco-

17 Usman Yudi Et Al., “Green Islam Education : Menanamkan Kesadaran” 12 (2025): 482-95.

18 Mustaqim Hasan, “Strategi Cooperative Learning Berbasis Ekoteologi” 04, No. 02 (2025): 74-86.

19 Lingkungan, “No Title.”

20 Ekoteologi And Sekolah, “Internalizing Islamic Ecotheology Through School Culture To Foster Eco-
Character.”



AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan , Vol.3, Number 2, 2025

theology, seperti pengurangan sampah, konservasi energi, dan penghijauan lingkungan,
berfungsi sebagai hidden curriculum yang memperkuat pesan teologis dalam pembelajaran
formal. Tanpa dukungan budaya lembaga, eco-theology berisiko berhenti pada tataran
wacana normatif tanpa dampak nyata.

Secara kritis, Integrasi pendidikan Islam berbasis eco-theology memerlukan
komitmen struktural dan kultural dari semua pemangku kepentingan untuk transformasi
menuju peradaban berkelanjutan. Pendidikan Islam dapat menjadi kekuatan transformatif
membentuk generasi beriman yang saleh ritual dan bertanggung jawab ekologis melalui
sinergi tersebut’’. Peningkatan kapasitas pendidik melalui pelatihan eco-pedagogi dan
keteladanan krusial untuk menginternalisasi nilai-nilai tauhid-amanah dalam praktik harian.
Pendidik berperan sebagai agen perubahan yang mengintegrasikan eco-theology ke
pembelajaran, melebihi aspek ritual®.

Pengembangan kurikulum IRCE (Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti)
harus memasukkan eco-theology secara eksplisit, seperti program Sekolah Alam yang
sukses menggabungkan nilai Qur'ani dengan konservasi. Kebijakan nasional Kemenag
mendorong integrasi ini untuk respons krisis lingkungan®. Budaya sekolah melalui
pembiasaan (5R, zero waste) dan refleksi spiritual mengubah institusi menjadi green
religiosity, menghasilkan siswa proaktif pelestarian alam. Sinergi ini menjadikan pendidikan
Islam kontributif pada SDGs (Sustainable Development Goals) ekologis. SDGs merupakan
agenda global yang ditetapkan PBB untuk mencapai pembangunan berkelanjutan pada
berbagai bidang, termasuk lingkungan, sosial, dan ekonomi, hingga tahun 2030. Dalam
konteks ekologis, SDGs mencakup tujuan seperti penanganan perubahan iklim, konservasi
sumber daya alam, dan kehidupan ekosistem darat dan laut.

4. Tantangan dan Peluang Implementasi Eco-Theology dalam Pendidikan Islam

Tantangan utama dalam implementasi eco-theology adalah minimnya pemahaman
pendidik terhadap isu lingkungan dan keterbatasan integrasi materi lingkungan dalam
kurikulum formal. Namun demikian, peluang pengembangan pendidikan Islam berbasis
eco-theology semakin terbuka seiring dengan meningkatnya kesadaran global terhadap
pendidikan berkelanjutan dan penguatan pendidikan karakter.

Implementasi eco-theology dalam pendidikan Islam menghadapi berbagai
tantangan struktural, kultural, dan pedagogis. Secara konseptual, nilai-nilai ekologis telah
inheren dalam ajaran Islam melalui prinsip tauhid, khalifah, amanah, dan mizan. Namun,
dalam praktik pendidikan, nilai-nilai tersebut belum terartikulasikan secara sistematis.
Pendidikan Islam, khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI), masih cenderung berorientasi
pada aspek normatif-ritual dan kognitif, sehingga dimensi etika ekologis sering diposisikan
sebagai isu periferal, bukan bagian integral dari kurikulum.

21 Majalah Ilmiah And Laboratorium Pendidikan, “The Integration Of Eco-Theology In Sekolah Alam
Yogyakarta : A Living Quran” 9, No. 2 (2025).

22 Abdul Rohman Et Al., “Religious Education For The Environment : Integrating Eco-Theology In The
Curriculum Of Islamic Religious And Character Education To Enhance Environmental Education In
Indonesia” 18, No. 2 (2024): 201-26.

23 “Matangkan Konsep Kurikulum Cinta Dan Eco-Theology, Menag: Rawat Kerukunan, Jaga Kelestarian
Alam,” N.D.



Peran Pendidikan Islam dalam Membangun Kesadaran Lingkungan (Eco-Theology)

Tantangan lainnya terletak pada keterbatasan kapasitas pendidik dalam
mengintegrasikan perspektif eco-theology ke dalam proses pembelajaran. Banyak pendidik
belum memiliki pemahaman teologis-ekologis yang memadai atau pendekatan pedagogis
yang kontekstual untuk mengaitkan ajaran Islam dengan persoalan krisis lingkungan
kontemporer. Selain itu, minimnya kebijakan institusional dan dukungan kurikulum yang
eksplisit terhadap pendidikan lingkungan berbasis nilai keislaman turut memperlemah
implementasi eco-theology secara berkelanjutan.

Di sisi lain, terdapat peluang strategis yang signifikan dalam pengembangan eco-
theology dalam pendidikan Islam. Krisis lingkungan global justru membuka ruang refleksi
kritis terhadap relevansi ajaran Islam dalam menjawab tantangan zaman. Perguruan tinggi
dan lembaga pendidikan Islam memiliki posisi strategis sebagai pusat produksi pengetahuan
dan pembentukan kesadaran moral untuk mengembangkan kurikulum integratif yang
menghubungkan teologi, etika, dan praktik ekologis. Pendekatan pembelajaran kontekstual,
seperti project-based learning, outing class, dan gerakan zero waste, dapat menjadi medium
efektif untuk menginternalisasi nilai-nilai eco-theology secara kognitif, afektif, dan praksis.

Dengan demikian, implementasi eco-theology dalam pendidikan Islam menuntut
transformasi paradigma pendidikan, dari yang bersifat tekstual-normatif menuju pendidikan
yang reflektif, kontekstual, dan transformatif. Jika tantangan pedagogis dan kelembagaan
dapat diatasi secara sistematis, pendidikan Islam berpotensi besar menjadi kekuatan moral
dan intelektual dalam membangun kesadaran ekologis berkelanjutan yang berakar pada
nilai-nilai teologis Islam.

Kebaharuan penelitian ini terletak pada pengembangan kerangka konseptual
pendidikan Islam berbasis eco-theology yang tidak hanya menempatkan ajaran Al-Qur’an
dan Sunnah sebagai landasan normatif, tetapi juga mengintegrasikannya secara operasional
ke dalam kurikulum, strategi pembelajaran, dan budaya lembaga pendidikan. Berbeda
dengan penelitian sebelumnya yang cenderung teologis atau teknis, penelitian ini
menawarkan pendekatan holistik yang memadukan dimensi teologis, pedagogis, dan praksis
dalam membangun kesadaran lingkungan peserta didik. Dengan demikian, penelitian ini
menghadirkan model konseptual baru pendidikan Islam yang berorientasi pada

pembentukan tanggung jawab ekologis berkelanjutan berbasis nilai-nilai spiritual Islam.

Kesimpulan

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membangun kesadaran
lingkungan melalui pendekatan eco-theology yang berlandaskan nilai-nilai Al-Qur’an dan
Sunnah. Konsep manusia sebagai khalifah, prinsip keseimbangan, dan etika lingkungan
menjadi landasan teologis dalam membentuk perilaku ekologis peserta didik. Integrasi nilai
eco-theology dalam kurikulum, metode pembelajaran, dan budaya lembaga pendidikan
Islam dapat menjadi solusi alternatif dalam menghadapi krisis lingkungan global. Oleh
karena itu, diperlukan komitmen bersama antara pendidik, lembaga pendidikan, dan
pemangku kebijakan untuk mengembangkan pendidikan Islam yang berwawasan
lingkungan dan berkelanjutan.



AMALI: Jurnal Pengabdian Masyarakat & Pendidikan , Vol.3, Number 2, 2025

Daftar Pustaka

“Badan Nasional Penanggulangan Bencana.” In BNPB, 2024.

Ekoteologi, Internalisasi, and Budaya Sekolah. “Internalizing Islamic Ecotheology through
School  Culture to  Foster  Eco-  Character” 9, no. 2 (2025).
https://doi.org/10.21070/halaqa.v9i2.1754.

Fuadi, Hilmi, and Dadan Firdaus. “Tauhid Sebagai Landasan Kesadaran Lingkungan
Dalam Perspektif Islam Tawhid as the Foundation of Enviromental Awareness in
Islam,” no. November (2025): 9531—44.

Hasan, Mustagim. “STRATEGI COOPERATIVE LEARNING BERBASIS
EKOTEOLOGTI” 04, no. 02 (2025): 74-86.

Ilmiah, Majalah, and Laboratorium Pendidikan. “The Integration of Eco-Theology in
Sekolah Alam Yogyakarta : A Living Quran” 9, no. 2 (2025).

“Intergovernmental Panel on Climate Change. Synthesis Report. IPCC,” 2023.
Lingkungan, Pendidikan. “No Title” 10, no. 4 (2025): 3873-85.

“Matangkan Konsep Kurikulum Cinta Dan Eco-Theology, Menag: Rawat Kerukunan, Jaga
Kelestarian Alam,” n.d.

“MENAG Minta Ekoteologi Dan Pelestarian Alam Masuk Kurikulum Pendidikan Agama,”
n.d.

Pai, Kurikulum, and Berbasis Kesadaran. “No Title,” no. 1 (2026): 36—47.

Pendidikan, Jurnal, and Islam Volume. “VICRATINA : Jurnal Pendidikan Islam Volume
9 Nomor 1 Tahun 2024 P-ISSN: 2087-0678X" 9 (2024).

Qudus, Abdul. “ECOTHEOLOGY ISLAM: TEOLOGI KONSTRUKTIF ATASI
KRISIS LINGKUNGAN.” Ulnmuna 16 no 2 (2012).

Rifqi, Muhammad Ichsan, and Aria Saputra. “Love-Based Curriculum : Fostering Islamic
Eco-Theology = Education in  Madrasah” 14, no. 5 (2025): 536-53.
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i5.21104.

Rohman, Abdul, Edi Kurniawan, Mohammad Syifauddin, and Siti Muhtamiroh. “Religious
Education for The Environment : Integrating Eco-Theology in The Curriculum of
Islamic Religious and Character Education to Enhance Environmental Education in
Indonesia” 18, no. 2 (2024): 201-26.

Ruswanda, Asep Sandi. “Jurnal Keislaman,” no. 2 (2025): 532—45.

Sugesti, Nanda, Muhammad Abdullah Sidiq, and Chairul Amriyah. “3 4 5 6 10 (2025):
346-55.

Widiastuty, Hesty, and Khairil Anwar. “Ekoteologi Islam : Prinsip Konservasi Lingkungan



Peran Pendidikan Islam dalam Membangun Kesadaran Lingkungan (Eco-Theology)

Dalam Al-Qur > an Dan Hadits Serta Implikasi Kebijakannya™ 11, no. 1 (2025): 465—
80.

Wisner, B., Blaikie, P., Cannon, T., & Davis, I. “At Risk: Natural Hazards, People’s
Vulnerability and Disasters (2nd Ed.). Routledge,” n.d.

Yudi, Usman, Universitas Islam, Negeri Sunan, and Ampel Surabaya. “GREEN ISLAM
EDUCATION : MENANAMKAN KESADARAN™ 12 (2025): 482-95.



