
                 

161 

 

 

Preserving Local Culture in the Midst of Globalization: An 

Anthropological Study of Community Identity 
(Melestarikan Budaya Lokal di Tengah Globalisasi: Sebuah Studi 

Antropologis tentang Identitas Komunitas) 
 

Roni Susanto,1* Mariyatul Kiftiyah2  
1,2* Sekolah Tinggi agama Islam Ibnurusyd, Kotabumi Lampung 

rooneyshyshantho@gmail.com, mariyakiftiya09@gmail.com,  

*Roni Susanto 

DOI: 10.64320/al-ufuq.xxxx 

Received: November 9, 2025 Revised: December 12, 2025 Approved: December 21, 2025 

 
Abstract 
Globalization has significantly influenced social structures, lifestyles, and cultural 
expressions within local communities. While it offers opportunities for economic growth 
and intercultural exchange, globalization also poses serious challenges to the sustainability 
of local cultures and community identities. This study aims to explore how local 
communities preserve their cultural values, traditions, and collective identity amid the 
pressures of global cultural homogenization. Using an anthropological approach, this 
research employs qualitative methods, including participant observation, in-depth 
interviews, and documentation, to examine cultural practices, symbols, and social 
mechanisms that function as tools of cultural resilience. The findings reveal that local 
communities actively negotiate global influences by adapting external elements without 
losing their core cultural values. Cultural preservation is sustained through traditional 
rituals, local wisdom, intergenerational knowledge transmission, and community-based 
institutions. Moreover, community identity is continuously reconstructed as a dynamic 
process that integrates tradition and modernity. This study contributes to anthropological 
discourse by highlighting the role of local agency in maintaining cultural continuity and 
reinforcing community identity in the era of globalization. 
 
Keywords: Local Culture Preservation, Globalization, Community Identity, 
Anthropology, Cultural Resilience. 
 

Abstrak: Globalisasi telah membawa perubahan signifikan terhadap struktur sosial, pola 
hidup, dan ekspresi budaya masyarakat lokal. Di satu sisi, globalisasi membuka peluang 
bagi pertumbuhan ekonomi dan pertukaran budaya, namun di sisi lain juga menimbulkan 
tantangan serius terhadap keberlangsungan budaya lokal dan identitas komunitas. 
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana masyarakat lokal mempertahankan 
nilai-nilai budaya, tradisi, dan identitas kolektif mereka di tengah arus globalisasi. Dengan 
menggunakan pendekatan antropologis, penelitian ini menerapkan metode kualitatif 
melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi untuk menelaah 
praktik budaya, simbol, serta mekanisme sosial yang berperan dalam menjaga ketahanan 
budaya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa masyarakat lokal secara aktif melakukan 

mailto:rooneyshyshantho@gmail.com
mailto:mariyakiftiya09@gmail.com


                 

162 

 

negosiasi terhadap pengaruh global dengan cara mengadaptasi unsur-unsur eksternal 
tanpa menghilangkan nilai-nilai budaya inti. Pelestarian budaya diwujudkan melalui 
praktik ritual tradisional, kearifan lokal, pewarisan nilai lintas generasi, serta peran 
institusi berbasis komunitas. Identitas komunitas juga dipahami sebagai proses dinamis 
yang terus dibangun melalui integrasi antara tradisi dan modernitas. Penelitian ini 
memberikan kontribusi pada kajian antropologi dengan menegaskan pentingnya peran 
agensi lokal dalam menjaga kesinambungan budaya dan memperkuat identitas komunitas 
di era globalisasi. 
  
Kata Kunci: Pelestarian Budaya Lokal, Globalisasi, Identitas Komunitas, Antropologi, 
Ketahanan Budaya. 

 

INTRODUCTION 
 Globalisasi merupakan fenomena multidimensional yang memengaruhi 

hampir seluruh aspek kehidupan manusia, mulai dari ekonomi, politik, teknologi, 

hingga budaya.1 Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi, arus migrasi, 

serta intensifikasi interaksi lintas budaya telah mempercepat proses pertukaran 

nilai, simbol, dan praktik sosial antar masyarakat di berbagai belahan dunia.2 

Dalam konteks budaya, globalisasi sering kali ditandai dengan masuknya budaya 

populer global yang membawa pola konsumsi, gaya hidup, dan sistem nilai baru. 

Kondisi ini secara tidak langsung memengaruhi eksistensi budaya lokal yang telah 

lama menjadi fondasi identitas komunitas.3 Oleh karena itu, pelestarian budaya 

lokal di tengah arus globalisasi menjadi isu penting yang relevan untuk dikaji 

secara akademik, khususnya melalui perspektif antropologi. 

 Secara faktual, budaya lokal tidak hanya berfungsi sebagai warisan tradisi 

masa lalu, tetapi juga sebagai sistem nilai yang mengatur kehidupan sosial, 

memperkuat solidaritas, dan membentuk identitas kolektif suatu komunitas. 

                                                 
 1 Auliya’ Fatahillah, Chuanchen Chuanchen, and Abdul Wahid Zaini, ―Cultivating Cultural 
Synergy: Unifying Boarding Schools, Local Wisdom, and Authentic Islamic Values for the 
Enhancement of Islamic Identity,‖ Managere: Indonesian Journal of Educational Management 5, no. 2 
(2023): 187–97, https://doi.org/10.52627/managere.v5i2.339; Suhantoro et al., ―Operationalising 
Islamic Moderation in Digital Communication : Ethical Pathways to Counter Social Polarisation in 
Indonesia,‖ Muharik: Jurnal Dakwah Dan Sosial 8, no. 2 (2025): 267–76, 
https://doi.org/10.37680/muharrik.v8i2.7679. 
 2 Yuni Antika et al., ―Digitalisasi Pelayanan Publik Di Era Revolusi Industri 4.0,‖ Jurnal 
Riset Multidisiplin Edukasi 2, no. 5 (2025): 358–69, https://doi.org/10.71282/jurmie.v2i5.337; Wahyu 
Widodo, Roni Susanto, and Hidayat Deden, ―The Meaning of Trust in Surat Al-Ahzab Verse 72 the 
Perspective of Sheikh Ustman Al-Khubawi,‖ Proceeding of Conference on Strengthening Islamic Studies 
in The Digital Era 3, no. 1 (2023). 
 3 Khomsinuddin et al., ―Modernitas Dan Lokalitas: Membangun Pendidikan Islam 
Berkelanjutan,‖ Journal of Education Research 5, no. 4 (2024): 4418–28, 
https://jer.or.id/index.php/jer/article/view/1523. 



                 

163 

 

Bahasa daerah, adat istiadat, ritual keagamaan, seni tradisional, serta kearifan 

lokal merupakan elemen penting yang merepresentasikan jati diri masyarakat. 

Namun, globalisasi sering kali memunculkan kecenderungan homogenisasi 

budaya, di mana nilai-nilai global yang bersifat dominan menggeser praktik-

praktik lokal. Dalam situasi ini, budaya lokal berisiko mengalami marginalisasi, 

reduksi makna, bahkan kepunahan apabila tidak dikelola dan diwariskan secara 

berkelanjutan.4 

 Fakta sosial menunjukkan bahwa banyak komunitas lokal, terutama di 

wilayah pedesaan dan komunitas adat, menghadapi dilema antara 

mempertahankan tradisi dan menyesuaikan diri dengan tuntutan modernitas.5 

Generasi muda cenderung lebih tertarik pada budaya global yang dianggap lebih 

modern, praktis, dan prestisius, sementara tradisi lokal dipersepsikan sebagai 

sesuatu yang kuno dan kurang relevan. Selain itu, urbanisasi, industrialisasi, dan 

pariwisata massal turut berkontribusi pada perubahan struktur sosial dan pola 

interaksi masyarakat. Di sisi lain, terdapat pula komunitas yang secara aktif 

melakukan upaya pelestarian budaya melalui revitalisasi tradisi, penguatan 

kelembagaan adat, serta integrasi nilai lokal dalam kehidupan modern. Fenomena 

ini menunjukkan bahwa respons masyarakat terhadap globalisasi bersifat beragam 

dan dinamis.6 

 Permasalahan utama yang muncul adalah bagaimana komunitas lokal 

mampu mempertahankan identitas budaya mereka tanpa menutup diri dari 

pengaruh global. Globalisasi sering kali dipahami sebagai ancaman yang merusak 

budaya lokal, padahal dalam praktiknya, masyarakat tidak selalu bersifat pasif. 

Banyak komunitas justru melakukan proses negosiasi budaya dengan 

                                                 
 4 Insa Koch et al., ―Social Polarisation at the Local Level: A Four-Town Comparative Study 
on the Challenges of Politicising Inequality in Britain,‖ Sociology 55, no. 1 (2021): 3–29, 
https://doi.org/10.1177/0038038520975593; Khairunesa Isa et al., ―Assessing Z Generation 
Engineering Students’ Social Media Platform Usage and Safety Awareness,‖ Malaysian Journal of 
Social Sciences and Humanities (MJSSH) 8, no. 8 (2023): e002448, 
https://doi.org/10.47405/mjssh.v8i8.2448. 
 5 Roni Susanto, ―Revitalisasi Pendidikan Nilai Melalui Wayang Kulit: Tradisi 1 Windu 
Sekali Menyambut Tahun Baru Hijriyah Di Dusun Trimulyo, Lampung,‖ JPMI: Jurnal Pengabdian 
Masyarakat Indonesia 1, no. 1 (2025): 96–109, 
https://jurnalpasca.staiibnurusyd.ac.id/index.php/JPMI/article/view/51. 
 6 Agung Wijaksono, ―Ethnic and Religious Tolerance in Indonesia,‖ Journal of Developing 
Economies 8, no. 2 (2023): 316–25, https://doi.org/10.20473/jde.v8i2.46417; Roni Susanto et al., 
―Interreligious Harmonization (Analytic Study of Kalicinta Village, Kotabumi, Lampung),‖ Jurnal 
Kodifikasia: Jurnal Penelitian Keagamaan San Sosial-Budaya 17, no. 1 (2023), 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.21154/kodifikasia.v17i1.5729. 



                 

164 

 

mengadaptasi unsur-unsur global yang dianggap relevan, sambil tetap menjaga 

nilai-nilai inti tradisi mereka. Namun, belum semua proses ini dipahami secara 

mendalam, terutama terkait mekanisme sosial dan kultural yang memungkinkan 

budaya lokal tetap bertahan dan identitas komunitas tetap terjaga di tengah 

perubahan global yang cepat. 

 Sebagai solusi atas permasalahan tersebut, diperlukan pemahaman yang 

komprehensif mengenai strategi pelestarian budaya lokal berbasis komunitas. 

Pendekatan antropologis menjadi relevan karena mampu melihat budaya sebagai 

praktik hidup yang dinamis, bukan sekadar artefak statis.7 Pelestarian budaya 

tidak hanya bergantung pada kebijakan formal atau institusi pemerintah, tetapi 

juga pada peran aktif masyarakat dalam mereproduksi nilai, simbol, dan makna 

budaya melalui praktik sehari-hari. Penguatan kesadaran budaya, pewarisan nilai 

lintas generasi, serta pemanfaatan institusi sosial dan adat menjadi strategi penting 

dalam menjaga keberlanjutan budaya lokal. Dengan demikian, pelestarian budaya 

dapat berjalan seiring dengan proses modernisasi tanpa kehilangan identitas 

komunitas. 

 Telaah terhadap penelitian terdahulu menunjukkan bahwa kajian tentang 

globalisasi dan budaya lokal telah banyak dilakukan. Beberapa penelitian 

menekankan dampak negatif globalisasi terhadap erosi budaya dan melemahnya 

identitas lokal.8 Penelitian lain menyoroti peran negara dan kebijakan budaya 

dalam melindungi warisan budaya takbenda. Sementara itu, sejumlah studi 

antropologi budaya menunjukkan adanya bentuk resistensi dan adaptasi 

masyarakat terhadap pengaruh global melalui praktik hibridisasi budaya. Namun, 

sebagian besar penelitian tersebut masih berfokus pada aspek struktural atau 

kebijakan makro, dan belum secara mendalam menggali bagaimana komunitas 

                                                 
 7 Nabila Fajriyanti Muhyin, Velida Apria Ningrum, and Ach. As’ad Abdul Aziz, ―The 
Activity of Sab’u Al-Munjiyat Recitation on TMI Al-Amien Prenduan Islamic Boarding School for 
Girls: The Perspective of Anthropology Theory,‖ Al-Qudwah 2, no. 2 (2024): 220–35, 
https://doi.org/10.24014/alqudwah.v2i2.29272; Yuni Herdiyanti, Miftakul Janah, and Roni 
Susanto, ―Building a Golden Generation : Synergy of Education , Technology , and Qur ’ Anic 
Values,‖ JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 36–48. 
 8 Mahlil Nurul Ihsan et al., ―Islamic Boarding School Culture Climate in Forming The 
Religious Attitude of Islamic Students in Modern and Agrobusiness Islamic Boarding Schools,‖ 
Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 2 (2021): 362–82, https://doi.org/10.31538/nzh.v4i2.1492; J. 
Haryanto, Pendidikan Dan Kearifan Lokal: Membangun Karakter Bangsa Berbasis Budaya (Yogyakarta: 
Deepublish, 2019); Syahrudin Syahrudin et al., ―An Integrative Model of Local Wisdom-Based 
Learning at Pesantren : A Comparative Study of Islamic Educational Institutions in Indonesia,‖ 
Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 23, no. 2 (2025): 270–86, 
https://doi.org/https://doi.org/10.21154/cendekia.v23i2.12097. 



                 

165 

 

secara aktif membangun dan merekonstruksi identitas mereka melalui praktik 

budaya sehari-hari. 

 Selain itu, terdapat keterbatasan penelitian yang secara khusus mengkaji 

pelestarian budaya lokal sebagai proses negosiasi yang melibatkan agensi 

komunitas dalam konteks globalisasi. Banyak studi masih memposisikan 

masyarakat lokal sebagai objek yang terdampak globalisasi, bukan sebagai subjek 

aktif yang memiliki kemampuan untuk memilih, menafsirkan, dan mengadaptasi 

pengaruh global sesuai dengan nilai budaya mereka. Oleh karena itu, terdapat gap 

penelitian dalam memahami dinamika internal komunitas, peran aktor lokal, serta 

mekanisme sosial-budaya yang memungkinkan terjaganya identitas komunitas di 

tengah arus globalisasi. 

 Berdasarkan gap tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

secara mendalam bagaimana komunitas lokal melestarikan budaya dan 

mempertahankan identitas kolektif mereka di tengah pengaruh globalisasi. 

Penelitian ini secara khusus bertujuan untuk: (1) mengidentifikasi bentuk-bentuk 

praktik budaya lokal yang masih dipertahankan dan direvitalisasi; (2) 

menganalisis strategi adaptasi dan negosiasi komunitas terhadap pengaruh 

budaya global; serta (3) memahami peran institusi sosial, adat, dan aktor lokal 

dalam proses pelestarian budaya dan pembentukan identitas komunitas. Dengan 

tujuan tersebut, penelitian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman yang 

lebih holistik tentang hubungan antara globalisasi, budaya lokal, dan identitas 

komunitas. 

 Metode penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif dengan 

pendekatan antropologis.9 Teknik pengumpulan data meliputi observasi 

partisipatif untuk memahami praktik budaya secara langsung, wawancara 

mendalam dengan tokoh adat, anggota komunitas, dan generasi muda, serta studi 

dokumentasi terhadap arsip budaya dan catatan sejarah lokal. Analisis data 

dilakukan secara tematik dengan menekankan pada interpretasi makna budaya, 

simbol, dan praktik sosial dalam konteks kehidupan komunitas. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti untuk menangkap dinamika budaya secara kontekstual 

dan mendalam.10 

                                                 
 9 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D) 
(Bandung: Alfabeta, 2015); J. W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 
Methods Approaches (Thousand Oaks: CA: Sage Publications, 2018). 
 10 A. Michael Huberman and Saldana Jhonny, Qualitative Data Analysis a Methods Sourcebook 
(America: Arizona State University, 2014). 



                 

166 

 

 Novelty atau kebaruan penelitian ini terletak pada fokusnya terhadap 

pelestarian budaya lokal sebagai proses aktif dan dinamis yang dilakukan oleh 

komunitas melalui mekanisme negosiasi budaya. Penelitian ini tidak hanya 

melihat globalisasi sebagai ancaman, tetapi juga sebagai ruang interaksi yang 

memungkinkan munculnya bentuk-bentuk identitas komunitas yang adaptif dan 

kontekstual. Dengan mengedepankan perspektif agensi lokal, penelitian ini 

diharapkan dapat memperkaya kajian antropologi budaya serta memberikan 

kontribusi praktis bagi pengembangan strategi pelestarian budaya berbasis 

komunitas yang relevan dengan tantangan globalisasi. 
 

DISCUSSION 
Dinamika Globalisasi dan Transformasi Budaya Lokal 
 Globalisasi telah membuka ruang interaksi yang semakin luas dan intensif 
antara budaya lokal dan budaya global. Perkembangan teknologi informasi dan 
komunikasi, khususnya media digital dan internet, telah mempercepat arus 
pertukaran informasi, ide, dan simbol budaya lintas batas geografis.11 Mobilitas 
manusia melalui migrasi, urbanisasi, dan pariwisata juga turut mempertemukan 
berbagai sistem nilai dan praktik sosial yang berbeda. Dalam situasi ini, 
masyarakat lokal tidak lagi hidup dalam ruang budaya yang terisolasi, melainkan 
menjadi bagian dari jaringan global yang saling terhubung. Kondisi tersebut 
menjadikan budaya lokal terus berhadapan dengan pengaruh eksternal yang 
bersifat transnasional dan dinamis.12 
 Transformasi budaya sebagai dampak globalisasi tampak dalam berbagai 
aspek kehidupan masyarakat. Pola komunikasi mengalami pergeseran dari 
komunikasi tatap muka berbasis komunitas menuju komunikasi digital yang lebih 
individual dan cepat. Gaya hidup masyarakat juga menunjukkan perubahan, 
seperti meningkatnya konsumsi produk global, adopsi mode berpakaian modern, 
serta perubahan preferensi hiburan yang lebih mengarah pada budaya populer 
global. Selain itu, orientasi nilai masyarakat mengalami pergeseran, di mana nilai-
nilai pragmatis dan efisiensi sering kali lebih menonjol dibandingkan nilai-nilai 
tradisional yang menekankan kebersamaan dan kearifan lokal. Perubahan-

                                                 
 11 Lalu Adi Adha, ―Digitalisasi Industri Dan Pengaruhnya Terhadap Ketenagakerjaan Dan 
Hubungan Kerja Di Indonesia,‖ Journal Kompilasi Hukum 5, no. 2 (2020): 267–98, 
https://doi.org/10.29303/jkh.v5i2.49; Nurul Fadhilah H.M, Andi Tenri Ola Rivai, and Syamsul 
Syamsul, ―Development of Interactive Learning Media Based on Applications Articulate Storyline 3 
Human Coordination System Material,‖ JURNAL PAJAR (Pendidikan Dan Pengajaran) 7, no. 3 (2023): 
658, https://doi.org/10.33578/pjr.v7i3.9437. 
 12 Sholeh Ibnu Muh et al., ―Integrasi Nilai-Nilai Islam Dan Kearifan Lokal Dalam 
Pengembangan Kurikulum Pendidikan Berbasis Karakter,‖ Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan Islam 
1, no. 1 (2025): 56–67, https://journal.iai-daraswaja-
rohil.ac.id/index.php/abdussalam/article/view/71. 



                 

167 

 

perubahan ini menunjukkan bahwa globalisasi tidak hanya memengaruhi aspek 
material budaya, tetapi juga menyentuh dimensi simbolik dan nilai yang 
mendalam. 
 Meskipun demikian, transformasi budaya tidak serta-merta bermakna 
hilangnya budaya lokal. Perspektif antropologis menegaskan bahwa budaya 
bersifat dinamis dan selalu berada dalam proses pembentukan ulang. Masyarakat 
lokal memiliki kapasitas kultural untuk menyeleksi, menafsirkan, dan 
mengadaptasi pengaruh global sesuai dengan kerangka nilai yang mereka miliki. 
Proses seleksi ini melahirkan berbagai bentuk adaptasi budaya yang kreatif, 
seperti modifikasi ritual tradisional agar tetap relevan dengan konteks kekinian, 
pengemasan ulang seni dan pertunjukan lokal dalam format yang lebih modern, 
serta pemanfaatan media digital sebagai sarana promosi dan dokumentasi budaya. 
Adaptasi tersebut mencerminkan kemampuan masyarakat dalam menjaga 
kontinuitas budaya sekaligus merespons tuntutan perubahan zaman. 
 Transformasi budaya yang terjadi juga menunjukkan adanya proses 
negosiasi antara tradisi dan modernitas. Dalam banyak kasus, unsur-unsur budaya 
global tidak sepenuhnya diterima atau ditolak, melainkan diolah dan disesuaikan 
dengan nilai lokal. Proses ini melahirkan bentuk-bentuk budaya hibrid yang 
menggabungkan elemen tradisional dan modern secara harmonis.13 Budaya hibrid 
ini menjadi bukti bahwa budaya lokal tidak bersifat statis, tetapi mampu 
berkembang melalui interaksi dengan budaya lain tanpa kehilangan identitas 
dasarnya. Dengan demikian, globalisasi dapat dipahami sebagai ruang dialog 
budaya yang memungkinkan terjadinya inovasi dan pembaruan budaya lokal. 
 Namun, dinamika globalisasi juga memunculkan ketegangan nilai yang 
tidak dapat diabaikan. Nilai-nilai global yang cenderung individualistik, 
kompetitif, dan berorientasi pada pasar sering kali berhadapan dengan nilai lokal 
yang menekankan kolektivitas, solidaritas sosial, dan keseimbangan hubungan 
sosial. Ketegangan ini menjadi semakin nyata ketika generasi muda lebih banyak 
terpapar pada budaya populer global melalui media digital. Dalam kondisi 
tersebut, tradisi lokal berisiko kehilangan daya tarik apabila tidak 
dikontekstualisasikan dengan kehidupan generasi muda. Tantangan ini menuntut 
adanya strategi kultural yang mampu menjembatani perbedaan nilai antar 
generasi. 
 Oleh karena itu, memahami dinamika globalisasi dan transformasi budaya 
lokal menjadi sangat penting untuk melihat bagaimana identitas komunitas terus 
dibentuk, dinegosiasikan, dan dipertahankan. Identitas tidak lagi dipahami 

                                                 
 13 Johan Arifin, ―Peranan Media Digital Dalam Mempertahankan Budaya Lokal Indonesia 
Di Era Globalisasi,‖ Jurnal Ilmiah Kanderang Tingang 14, no. 1 (2023): 8–16, 
https://doi.org/10.37304/jikt.v14i1.202; Noor Cholis Idham, ―Javanese Islamic Architecture: 
Adoption and Adaptation of Javanese and Hindu-Buddhist Cultures in Indonesia,‖ Journal of 
Architecture and Urbanism 45, no. 1 (2021): 9–18, https://doi.org/10.3846/jau.2021.13709. 



                 

168 

 

sebagai sesuatu yang tetap dan final, melainkan sebagai proses sosial yang 
berlangsung secara berkelanjutan. Melalui proses negosiasi budaya, masyarakat 
lokal berupaya mempertahankan nilai-nilai inti yang menjadi fondasi identitas 
mereka, sambil tetap terbuka terhadap pengaruh global yang dianggap relevan. 
Pemahaman ini memberikan landasan konseptual yang kuat untuk melihat 
pelestarian budaya lokal bukan sebagai upaya menolak perubahan, melainkan 
sebagai proses adaptif yang memungkinkan budaya dan identitas komunitas tetap 
hidup dan bermakna di tengah arus globalisasi yang terus berkembang. 
 
Strategi Pelestarian Budaya Lokal Berbasis Komunitas 
Pelestarian budaya lokal pada dasarnya tidak dapat dilepaskan dari peran aktif 
komunitas sebagai pemilik, pewaris, sekaligus pelaku utama budaya tersebut. 
Budaya bukan sekadar warisan masa lalu yang bersifat pasif, melainkan praktik 
hidup yang terus diproduksi dan direproduksi dalam kehidupan sehari-hari 
masyarakat. Oleh karena itu, strategi pelestarian budaya yang efektif harus 
berangkat dari kesadaran dan partisipasi komunitas itu sendiri. Dalam 
menghadapi tantangan globalisasi, komunitas lokal mengembangkan berbagai 
strategi pelestarian yang tidak hanya bertumpu pada praktik tradisional, tetapi 
juga pada inovasi budaya yang relevan dengan perkembangan zaman.14 
 Salah satu strategi utama pelestarian budaya berbasis komunitas adalah 
keberlanjutan praktik-praktik budaya tradisional. Ritual adat, upacara keagamaan, 
tradisi lisan, kesenian lokal, serta penggunaan bahasa daerah menjadi media 
penting dalam menjaga dan mentransmisikan nilai-nilai budaya. Praktik-praktik 
tersebut tidak hanya berfungsi sebagai simbol identitas kolektif, tetapi juga sebagai 
sarana pendidikan kultural yang mengajarkan norma, etika, dan pandangan hidup 
komunitas kepada generasi muda. Melalui keterlibatan langsung dalam praktik 
budaya, anggota komunitas—terutama generasi muda—tidak hanya mengenal 
budaya secara kognitif, tetapi juga menghayatinya secara emosional dan sosial. 
 Selain mempertahankan praktik tradisional, komunitas juga 
mengembangkan strategi inovatif dalam pelestarian budaya. Inovasi ini muncul 
sebagai respons terhadap perubahan sosial dan tuntutan modernitas. Pengemasan 
ulang seni tradisional dalam format pertunjukan modern, penggunaan media 
digital untuk mendokumentasikan dan mempromosikan budaya lokal, serta 
pengembangan festival budaya berbasis komunitas merupakan contoh strategi 
adaptif yang banyak dilakukan. Inovasi semacam ini memungkinkan budaya lokal 
tetap relevan dan menarik, terutama bagi generasi muda yang hidup dalam 

                                                 
 14 Edhi Siswanto and Ageng Soeharno, ―Recent Learning Innovations: Increasing The Use 
Of Blogs As Learning Media For Educators,‖ Journal Of Humanities Community Empowerment 2, no. 1 
(2024): 30–36; Roni Susanto et al., ―Implications of Developing Fayd Al-Barakat Book on Learning 
Qiraat Sab’ah in the Digital Era,‖ Jurnal Pendidikan Al-Ishlah 15, no. 4 (2023), 
https://doi.org/https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i4.3009. 



                 

169 

 

ekosistem digital dan global. Dengan demikian, pelestarian budaya tidak dimaknai 
sebagai upaya membekukan tradisi, melainkan sebagai proses kreatif yang terus 
berkembang.15 
 Peran institusi sosial dan adat juga sangat strategis dalam 
mengoordinasikan dan memperkuat upaya pelestarian budaya. Lembaga adat, 
kelompok seni, komunitas budaya, dan tokoh masyarakat berfungsi sebagai 
penjaga nilai, pengatur praktik budaya, serta mediator antar generasi. Institusi-
institusi ini menyediakan ruang kolektif bagi masyarakat untuk merefleksikan 
identitas mereka dan memperkuat solidaritas sosial. Melalui forum adat, latihan 
kesenian, dan kegiatan budaya bersama, nilai-nilai budaya ditransmisikan secara 
berkelanjutan dan terstruktur. Keberadaan institusi sosial ini menjadi faktor 
penting dalam menjaga konsistensi dan legitimasi praktik pelestarian budaya di 
tingkat komunitas. 
 Dalam beberapa konteks, strategi pelestarian budaya berbasis komunitas 
juga diintegrasikan dengan sektor pendidikan dan ekonomi kreatif. Integrasi 
budaya lokal ke dalam kurikulum pendidikan, baik melalui muatan lokal maupun 
kegiatan ekstrakurikuler, menjadi sarana efektif untuk menanamkan kesadaran 
budaya sejak dini. Sementara itu, pengembangan produk budaya berbasis kearifan 
lokal—seperti kerajinan, kuliner tradisional, dan seni pertunjukan—memberikan 
nilai ekonomi bagi masyarakat. Pendekatan ini menunjukkan bahwa pelestarian 
budaya tidak hanya berdimensi simbolik, tetapi juga memiliki potensi untuk 
meningkatkan kesejahteraan dan kemandirian ekonomi komunitas.16 
 Pendekatan berbasis komunitas menegaskan bahwa pelestarian budaya 
merupakan proses dinamis yang melibatkan partisipasi aktif berbagai aktor lokal. 
Keterlibatan generasi muda menjadi aspek krusial dalam memastikan 
keberlanjutan budaya. Dengan melibatkan mereka sebagai pelaku, inovator, dan 
agen perubahan, pelestarian budaya tidak terjebak pada nostalgia masa lalu, tetapi 
mampu menjawab tantangan masa depan. Partisipasi tokoh adat, pendidik, 
seniman, dan pelaku ekonomi lokal juga memperkaya strategi pelestarian dengan 
perspektif dan peran yang beragam. 
 Dengan demikian, strategi pelestarian budaya lokal berbasis komunitas 
memperkuat posisi masyarakat sebagai subjek yang memiliki kontrol atas narasi, 
praktik, dan masa depan budayanya sendiri. Dalam konteks globalisasi, 
pendekatan ini menjadi kunci untuk menjaga kesinambungan budaya dan 
identitas komunitas tanpa harus menolak perubahan. Pelestarian budaya berbasis 
komunitas tidak hanya berfungsi sebagai benteng terhadap homogenisasi budaya 

                                                 
 15 Moh. Teguh Prasetyo, ―Islam Dan Transformasi Budaya Lokal Di Indonesia,‖ Batuthah: 
Jurnal Sejarah Padaban Islam 2, no. 2 (2023): 150–62, https://doi.org/10.38073/batuthah.v2i2.1107. 
16 Nur Atin Amalia and Dyan Agustin, ―Peranan Pusat Seni Dan Budaya Sebagai Bentuk Upaya 
Pelestarian Budaya Lokal,‖ Sinektika: Jurnal Arsitektur 19, no. 1 (2022): 34–40, 
https://doi.org/10.23917/sinektika.v19i1.13707. 



                 

170 

 

global, tetapi juga sebagai sarana pemberdayaan yang memungkinkan budaya 
lokal tetap hidup, adaptif, dan bermakna dalam kehidupan sosial masyarakat 
modern. 
 
Rekonstruksi Identitas Komunitas dalam Konteks Globalisasi 
 Identitas komunitas pada dasarnya merupakan konstruksi sosial yang 
terbentuk melalui proses historis, interaksi sosial, dan pengalaman kolektif suatu 
masyarakat. Identitas tidak bersifat statis atau final, melainkan terus mengalami 
perubahan seiring dengan dinamika sosial dan budaya yang melingkupinya. 
Dalam konteks globalisasi, perubahan ini berlangsung semakin cepat dan 
kompleks karena masyarakat lokal dihadapkan pada arus nilai, simbol, dan 
praktik budaya global yang bersifat lintas batas. Oleh karena itu, identitas 
komunitas tidak lagi dapat dipahami sebagai sesuatu yang homogen dan tetap, 
melainkan sebagai proses yang terus direkonstruksi melalui interaksi antara tradisi 
lokal dan pengaruh global. 
 Globalisasi membuka ruang perjumpaan budaya yang intensif, sehingga 
mendorong masyarakat lokal untuk menegosiasikan kembali makna identitas 
mereka. Dalam proses ini, komunitas tidak serta-merta meninggalkan identitas 
lama, tetapi justru mengombinasikan unsur-unsur budaya tradisional dengan 
elemen-elemen baru yang datang dari luar. Proses penggabungan ini melahirkan 
identitas yang bersifat hibrid dan kontekstual, di mana nilai-nilai lokal tetap 
menjadi fondasi utama, namun diekspresikan melalui bentuk-bentuk yang lebih 
adaptif terhadap perubahan zaman. Identitas hibrid ini mencerminkan fleksibilitas 
budaya komunitas dalam merespons tantangan globalisasi tanpa kehilangan akar 
tradisionalnya.17 
 Rekonstruksi identitas komunitas juga dapat dilihat dari cara masyarakat 
merepresentasikan diri mereka, baik di ruang lokal maupun global. Berbagai 
medium digunakan sebagai sarana representasi identitas, mulai dari ritual adat, 
festival budaya, hingga media digital. Media sosial, misalnya, menjadi ruang baru 
bagi komunitas untuk menampilkan praktik budaya, narasi sejarah lokal, dan 
simbol identitas kepada khalayak yang lebih luas. Melalui platform digital, 
identitas komunitas tidak hanya dikonsumsi secara internal, tetapi juga diproduksi 
dan dipresentasikan untuk audiens global. Hal ini menunjukkan bahwa identitas 
komunitas tidak lagi bersifat eksklusif, melainkan terbuka untuk dialog dan 
pengakuan lintas budaya. 

                                                 
 17 Mita Silfiyasari and Ashif Az Zhafi, ―Peran Pesantren Dalam Pendidikan Karakter Di Era 
Globalisasi,‖ Jurnal Pendidikan Islam Indonesia 5, no. 1 (2020): 127–35, 
https://doi.org/10.35316/jpii.v5i1.218; M Choirul Muzaini, Andi Prastowo, and Umi Salamah, 
―Peran Teknologi Pendidikan Dalam Kemajuan Pendidikan Islam Di Abad 21,‖ Jurnal IHSAN Jurnal 
Pendidikan Islam 2, no. 2 (2024): 70–81, https://doi.org/10.61104/ihsan.v2i2.214. 



                 

171 

 

 Festival budaya dan kegiatan berbasis komunitas juga memainkan peran 
penting dalam proses rekonstruksi identitas. Melalui festival, masyarakat 
menampilkan kembali tradisi, kesenian, dan nilai-nilai lokal dalam format yang 
lebih komunikatif dan inklusif. Kegiatan semacam ini tidak hanya memperkuat 
rasa memiliki di kalangan anggota komunitas, tetapi juga membangun citra positif 
identitas komunitas di hadapan pihak luar. Selain itu, narasi sejarah lokal yang 
diangkat dan diceritakan ulang dalam berbagai forum menjadi alat penting dalam 
memperkuat kesadaran kolektif dan legitimasi identitas komunitas di tengah 
perubahan sosial. 
 Dari perspektif antropologi, rekonstruksi identitas komunitas 
mencerminkan adanya agensi budaya yang kuat. Masyarakat lokal tidak 
diposisikan sebagai pihak yang pasif atau sekadar korban globalisasi, melainkan 
sebagai aktor aktif yang memiliki kemampuan untuk menentukan arah 
perkembangan budayanya. Melalui pilihan-pilihan kultural yang mereka buat—
apa yang dipertahankan, diubah, atau diadaptasi—masyarakat secara sadar 
membentuk makna identitas mereka sendiri. Agensi ini terlihat dalam keberanian 
komunitas untuk berinovasi tanpa melepaskan nilai-nilai inti yang menjadi ciri 
khas identitas mereka. 
 Identitas komunitas yang adaptif memungkinkan masyarakat untuk tetap 
berakar pada tradisi lokal sekaligus terbuka terhadap inovasi dan perubahan. 
Adaptivitas ini menjadi modal sosial yang penting dalam menghadapi tantangan 
globalisasi, seperti homogenisasi budaya dan marginalisasi identitas lokal. Dengan 
identitas yang terus direkonstruksi secara reflektif, komunitas mampu menjaga 
relevansi budaya mereka dalam konteks sosial yang lebih luas. Proses ini juga 
memperkuat daya tawar komunitas dalam interaksi dengan dunia luar, baik 
dalam ranah budaya, ekonomi, maupun politik. 
 Dengan demikian, globalisasi tidak semata-mata dipahami sebagai ancaman 
terhadap identitas komunitas, tetapi juga sebagai ruang dialog budaya yang 
membuka peluang bagi penguatan identitas secara berkelanjutan. Rekonstruksi 
identitas komunitas menunjukkan bahwa budaya lokal memiliki kapasitas untuk 
bertahan dan berkembang melalui proses negosiasi yang kreatif. Identitas yang 
dihasilkan bukanlah identitas yang rapuh, melainkan identitas yang dinamis, 
reflektif, dan kontekstual, yang memungkinkan komunitas untuk terus eksis dan 
bermakna di tengah arus globalisasi yang terus berubah.  
 

CONCLUSION 
 Penelitian ini menunjukkan bahwa globalisasi merupakan proses yang 
tidak terelakkan dan memiliki dampak signifikan terhadap dinamika budaya lokal 
dan identitas komunitas. Namun, globalisasi tidak selalu berujung pada hilangnya 
budaya lokal, melainkan mendorong terjadinya transformasi budaya yang bersifat 
adaptif dan kontekstual. Melalui perspektif antropologis, penelitian ini 



                 

172 

 

menegaskan bahwa masyarakat lokal memiliki kapasitas kultural dan agensi sosial 
untuk menyeleksi, menafsirkan, serta mengadaptasi pengaruh global sesuai 
dengan nilai-nilai lokal yang mereka anut. Proses ini menghasilkan bentuk-bentuk 
budaya yang dinamis dan responsif terhadap perubahan zaman tanpa kehilangan 
identitas dasarnya. Lebih lanjut, pelestarian budaya lokal terbukti efektif ketika 
dilakukan melalui pendekatan berbasis komunitas. Praktik budaya tradisional, 
penguatan institusi sosial dan adat, serta integrasi budaya dengan pendidikan dan 
ekonomi kreatif menjadi strategi penting dalam menjaga kesinambungan budaya. 
Rekonstruksi identitas komunitas dalam konteks globalisasi juga memperlihatkan 
bahwa identitas bukanlah entitas statis, melainkan proses sosial yang terus 
dibangun melalui negosiasi antara tradisi dan modernitas. Dengan demikian, 
globalisasi dapat dipahami sebagai ruang dialog budaya yang memungkinkan 
penguatan identitas komunitas secara berkelanjutan, selama masyarakat lokal 
tetap menjadi subjek utama dalam proses pelestarian dan pengembangan 
budayanya. 
 Saran untuk peneliti selanjutnya agar memperluas cakupan penelitian 
dengan melibatkan perbandingan antar komunitas atau wilayah yang memiliki 
karakteristik budaya dan tingkat paparan globalisasi yang berbeda. Pendekatan 
komparatif ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih 
komprehensif mengenai variasi strategi pelestarian budaya dan rekonstruksi 
identitas komunitas dalam konteks global yang beragam. Selain itu, penelitian 
longitudinal juga perlu dilakukan untuk melihat dinamika perubahan identitas 
dan budaya lokal dalam jangka waktu yang lebih panjang. 
 

REFERENCES 

 

Adha, Lalu Adi. ―Digitalisasi Industri Dan Pengaruhnya Terhadap 
Ketenagakerjaan Dan Hubungan Kerja Di Indonesia.‖ Journal Kompilasi Hukum 
5, no. 2 (2020): 267–98. https://doi.org/10.29303/jkh.v5i2.49. 

Amalia, Nur Atin, and Dyan Agustin. ―Peranan Pusat Seni Dan Budaya Sebagai 
Bentuk Upaya Pelestarian Budaya Lokal.‖ Sinektika: Jurnal Arsitektur 19, no. 1 
(2022): 34–40. https://doi.org/10.23917/sinektika.v19i1.13707. 

Arifin, Johan. ―Peranan Media Digital Dalam Mempertahankan Budaya Lokal 
Indonesia Di Era Globalisasi.‖ Jurnal Ilmiah Kanderang Tingang 14, no. 1 (2023): 
8–16. https://doi.org/10.37304/jikt.v14i1.202. 

Creswell, J. W. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 
Approaches. Thousand Oaks: CA: Sage Publications, 2018. 

Fadhilah H.M, Nurul, Andi Tenri Ola Rivai, and Syamsul Syamsul. ―Development 
of Interactive Learning Media Based on Applications Articulate Storyline 3 



                 

173 

 

Human Coordination System Material.‖ JURNAL PAJAR (Pendidikan Dan 
Pengajaran) 7, no. 3 (2023): 658. https://doi.org/10.33578/pjr.v7i3.9437. 

Fatahillah, Auliya’, Chuanchen Chuanchen, and Abdul Wahid Zaini. ―Cultivating 
Cultural Synergy: Unifying Boarding Schools, Local Wisdom, and Authentic 
Islamic Values for the Enhancement of Islamic Identity.‖ Managere: Indonesian 
Journal of Educational Management 5, no. 2 (2023): 187–97. 
https://doi.org/10.52627/managere.v5i2.339. 

Haryanto, J. Pendidikan Dan Kearifan Lokal: Membangun Karakter Bangsa Berbasis 
Budaya. Yogyakarta: Deepublish, 2019. 

Herdiyanti, Yuni, Miftakul Janah, and Roni Susanto. ―Building a Golden 
Generation : Synergy of Education , Technology , and Qur ’ Anic Values.‖ 
JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 36–
48. 

Huberman, A. Michael, and Saldana Jhonny. Qualitative Data Analysis a Methods 
Sourcebook. America: Arizona State University, 2014. 

Ibnu Muh, Sholeh, Sokip, Syafi’i Asrop, Muh Habibulloh, Sahri, Nur ’Azah, and 
Farisy Al Fakhruddin. ―Integrasi Nilai-Nilai Islam Dan Kearifan Lokal Dalam 
Pengembangan Kurikulum Pendidikan Berbasis Karakter.‖ Jurnal Pendidikan 
Dan Kebudayaan Islam 1, no. 1 (2025): 56–67. https://journal.iai-daraswaja-
rohil.ac.id/index.php/abdussalam/article/view/71. 

Idham, Noor Cholis. ―Javanese Islamic Architecture: Adoption and Adaptation of 
Javanese and Hindu-Buddhist Cultures in Indonesia.‖ Journal of Architecture 
and Urbanism 45, no. 1 (2021): 9–18. https://doi.org/10.3846/jau.2021.13709. 

Ihsan, Mahlil Nurul, Nurwadjah Ahmad, Aan Hasanah, and Andewi Suhartini. 
―Islamic Boarding School Culture Climate in Forming The Religious Attitude 
of Islamic Students in Modern and Agrobusiness Islamic Boarding Schools.‖ 
Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 2 (2021): 362–82. 
https://doi.org/10.31538/nzh.v4i2.1492. 

Isa, Khairunesa, Yuslizar Kamaruddin, Sarala @ Thulasi Palpanadan, Nor Shela 
Saleh, Mohd Shafie Rosli, and Syahrudin Syahrudin. ―Assessing Z Generation 
Engineering Students’ Social Media Platform Usage and Safety Awareness.‖ 
Malaysian Journal of Social Sciences and Humanities (MJSSH) 8, no. 8 (2023): 
e002448. https://doi.org/10.47405/mjssh.v8i8.2448. 

Khomsinuddin, Giman Bagus Pangeran, Ahmad Tamyiz, Citra Eka Wulandari, 
and Fauzan Akmal Firdaus. ―Modernitas Dan Lokalitas: Membangun 
Pendidikan Islam Berkelanjutan.‖ Journal of Education Research 5, no. 4 (2024): 
4418–28. https://jer.or.id/index.php/jer/article/view/1523. 



                 

174 

 

Koch, Insa, Mark Fransham, Sarah Cant, Jill Ebrey, Luna Glucksberg, and Mike 
Savage. ―Social Polarisation at the Local Level: A Four-Town Comparative 
Study on the Challenges of Politicising Inequality in Britain.‖ Sociology 55, no. 
1 (2021): 3–29. https://doi.org/10.1177/0038038520975593. 

M Choirul Muzaini, Andi Prastowo, and Umi Salamah. ―Peran Teknologi 
Pendidikan Dalam Kemajuan Pendidikan Islam Di Abad 21.‖ Jurnal IHSAN 
Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2 (2024): 70–81. 
https://doi.org/10.61104/ihsan.v2i2.214. 

Mita Silfiyasari, and Ashif Az Zhafi. ―Peran Pesantren Dalam Pendidikan Karakter 
Di Era Globalisasi.‖ Jurnal Pendidikan Islam Indonesia 5, no. 1 (2020): 127–35. 
https://doi.org/10.35316/jpii.v5i1.218. 

Moh. Teguh Prasetyo. ―Islam Dan Transformasi Budaya Lokal Di Indonesia.‖ 
Batuthah: Jurnal Sejarah Padaban Islam 2, no. 2 (2023): 150–62. 
https://doi.org/10.38073/batuthah.v2i2.1107. 

Muhyin, Nabila Fajriyanti, Velida Apria Ningrum, and Ach. As’ad Abdul Aziz. 
―The Activity of Sab’u Al-Munjiyat Recitation on TMI Al-Amien Prenduan 
Islamic Boarding School for Girls: The Perspective of Anthropology Theory.‖ 
Al-Qudwah 2, no. 2 (2024): 220–35. 
https://doi.org/10.24014/alqudwah.v2i2.29272. 

Siswanto, Edhi, and Ageng Soeharno. ―Recent Learning Innovations: Increasing 
The Use Of Blogs As Learning Media For Educators.‖ Journal Of Humanities 
Community Empowerment 2, no. 1 (2024): 30–36. 

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D). 
Bandung: Alfabeta, 2015. 

Suhantoro, Syahrudin, Roni Susanto, and Darul Lailatul Qomariyah. 
―Operationalising Islamic Moderation in Digital Communication : Ethical 
Pathways to Counter Social Polarisation in Indonesia.‖ Muharik: Jurnal Dakwah 
Dan Sosial 8, no. 2 (2025): 267–76. 
https://doi.org/10.37680/muharrik.v8i2.7679. 

Susanto, Roni. ―Revitalisasi Pendidikan Nilai Melalui Wayang Kulit: Tradisi 1 
Windu Sekali Menyambut Tahun Baru Hijriyah Di Dusun Trimulyo, 
Lampung.‖ JPMI: Jurnal Pengabdian Masyarakat Indonesia 1, no. 1 (2025): 96–109. 
https://jurnalpasca.staiibnurusyd.ac.id/index.php/JPMI/article/view/51. 

Susanto, Roni, Wahidatur Rohmah, Sanita Nur Hidayanti, and Sugiyar Sugiyar. 
―Interreligious Harmonization (Analytic Study of Kalicinta Village, Kotabumi, 
Lampung).‖ Jurnal Kodifikasia: Jurnal Penelitian Keagamaan San Sosial-Budaya 17, 
no. 1 (2023). 



                 

175 

 

https://doi.org/http://dx.doi.org/10.21154/kodifikasia.v17i1.5729. 

Susanto, Roni, Robbin Dayyan Yahuda, Basuki, and abdul Kadir. ―Implications of 
Developing Fayd Al-Barakat Book on Learning Qiraat Sab’ah in the Digital 
Era.‖ Jurnal Pendidikan Al-Ishlah 15, no. 4 (2023). 
https://doi.org/https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i4.3009. 

Syahrudin, Syahrudin, Roni Susanto, Wardatul Ummah, A Yusril Musyafa, and 
Khairunesa Isa. ―An Integrative Model of Local Wisdom-Based Learning at 
Pesantren : A Comparative Study of Islamic Educational Institutions in 
Indonesia.‖ Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 23, no. 2 (2025): 
270–86. https://doi.org/https://doi.org/10.21154/cendekia.v23i2.12097. 

Widodo, Wahyu, Roni Susanto, and Hidayat Deden. ―The Meaning of Trust in 
Surat Al-Ahzab Verse 72 the Perspective of Sheikh Ustman Al-Khubawi.‖ 
Proceeding of Conference on Strengthening Islamic Studies in The Digital Era 3, no. 
1 (2023). 

Wijaksono, Agung. ―Ethnic and Religious Tolerance in Indonesia.‖ Journal of 
Developing Economies 8, no. 2 (2023): 316–25. 
https://doi.org/10.20473/jde.v8i2.46417. 

Yuni Antika, Mutia Sabila, Desta Natalia, Devi Auliya Sari, and Ihwan Nuddin. 
―Digitalisasi Pelayanan Publik Di Era Revolusi Industri 4.0.‖ Jurnal Riset 
Multidisiplin Edukasi 2, no. 5 (2025): 358–69. 
https://doi.org/10.71282/jurmie.v2i5.337. 

 


