Preserving Local Culture in the Midst of Globalization: An

Anthropological Study of Community Identity

(Melestarikan Budaya Lokal di Tengah Globalisasi: Sebuah Studi
Antropologis tentang Identitas Komunitas)

Roni Susanto,’” Mariyatul Kiftiyah?

12 Sekolah Tinggi agama Islam Ibnurusyd, Kotabumi Lampung
rooneyshyshantho@gmail.com, mariyakiftiva09@gmail.com,

“Roni Susanto

DOI: 10.64320/ al-ufuqg.xxxx

Received: November 9, 2025 | Revised: December 12, 2025 | Approved: December 21, 2025

Abstract

Globalization has significantly influenced social structures, lifestyles, and cultural
expressions within local communities. While it offers opportunities for economic growth
and intercultural exchange, globalization also poses serious challenges to the sustainability
of local cultures and community identities. This study aims to explore how local
communities preserve their cultural values, traditions, and collective identity amid the
pressures of global cultural homogenization. Using an anthropological approach, this
research employs qualitative methods, including participant observation, in-depth
interviews, and documentation, to examine cultural practices, symbols, and social
mechanisms that function as tools of cultural resilience. The findings reveal that local
communities actively negotiate global influences by adapting external elements without
losing their core cultural values. Cultural preservation is sustained through traditional
rituals, local wisdom, intergenerational knowledge transmission, and community-based
institutions. Moreover, community identity is continuously reconstructed as a dynamic
process that integrates tradition and modernity. This study contributes to anthropological
discourse by highlighting the role of local agency in maintaining cultural continuity and
reinforcing community identity in the era of globalization.

Keywords: Local Culture Preservation, Globalization, Community Identity,
Anthropology, Cultural Resilience.

Abstrak: Globalisasi telah membawa perubahan signifikan terhadap struktur sosial, pola
hidup, dan ekspresi budaya masyarakat lokal. Di satu sisi, globalisasi membuka peluang
bagi pertumbuhan ekonomi dan pertukaran budaya, namun di sisi lain juga menimbulkan
tantangan serius terhadap keberlangsungan budaya lokal dan identitas komunitas.
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana masyarakat lokal mempertahankan
nilai-nilai budaya, tradisi, dan identitas kolektif mereka di tengah arus globalisasi. Dengan
menggunakan pendekatan antropologis, penelitian ini menerapkan metode kualitatif
melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi untuk menelaah
praktik budaya, simbol, serta mekanisme sosial yang berperan dalam menjaga ketahanan
budaya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa masyarakat lokal secara aktif melakukan

161


mailto:rooneyshyshantho@gmail.com
mailto:mariyakiftiya09@gmail.com

negosiasi terhadap pengaruh global dengan cara mengadaptasi unsur-unsur eksternal
tanpa menghilangkan nilai-nilai budaya inti. Pelestarian budaya diwujudkan melalui
praktik ritual tradisional, kearifan lokal, pewarisan nilai lintas generasi, serta peran
institusi berbasis komunitas. Identitas komunitas juga dipahami sebagai proses dinamis
yang terus dibangun melalui integrasi antara tradisi dan modernitas. Penelitian ini
memberikan kontribusi pada kajian antropologi dengan menegaskan pentingnya peran
agensi lokal dalam menjaga kesinambungan budaya dan memperkuat identitas komunitas
di era globalisasi.

Kata Kunci: Pelestarian Budaya Lokal, Globalisasi, Identitas Komunitas, Antropologi,
Ketahanan Budaya.

INTRODUCTION
Globalisasi merupakan fenomena multidimensional yang memengaruhi

hampir seluruh aspek kehidupan manusia, mulai dari ekonomi, politik, teknologi,
hingga budaya.! Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi, arus migrasi,
serta intensifikasi interaksi lintas budaya telah mempercepat proses pertukaran
nilai, simbol, dan praktik sosial antar masyarakat di berbagai belahan dunia.?
Dalam konteks budaya, globalisasi sering kali ditandai dengan masuknya budaya
populer global yang membawa pola konsumsi, gaya hidup, dan sistem nilai baru.
Kondisi ini secara tidak langsung memengaruhi eksistensi budaya lokal yang telah
lama menjadi fondasi identitas komunitas.? Oleh karena itu, pelestarian budaya
lokal di tengah arus globalisasi menjadi isu penting yang relevan untuk dikaji
secara akademik, khususnya melalui perspektif antropologi.

Secara faktual, budaya lokal tidak hanya berfungsi sebagai warisan tradisi
masa lalu, tetapi juga sebagai sistem nilai yang mengatur kehidupan sosial,
memperkuat solidaritas, dan membentuk identitas kolektif suatu komunitas.

1 Auliya’ Fatahillah, Chuanchen Chuanchen, and Abdul Wahid Zaini, “Cultivating Cultural
Synergy: Unifying Boarding Schools, Local Wisdom, and Authentic Islamic Values for the
Enhancement of Islamic Identity,” Managere: Indonesian Journal of Educational Management 5, no. 2
(2023): 187-97, https://doi.org/10.52627 /managere.v5i2.339; Suhantoro et al., “Operationalising
Islamic Moderation in Digital Communication : Ethical Pathways to Counter Social Polarisation in
Indonesia,”  Muharik:  Jurnal — Dakwah  Dan Sosial 8, no. 2 (2025): 267-76,
https:/ /doi.org/10.37680/ muharrik.v8i2.7679.

2 Yuni Antika et al., “Digitalisasi Pelayanan Publik Di Era Revolusi Industri 4.0,” Jurnal
Riset Multidisiplin Edukasi 2, no. 5 (2025): 358-69, https:/ /doi.org/10.71282 /jurmie.v2i5.337; Wahyu
Widodo, Roni Susanto, and Hidayat Deden, “The Meaning of Trust in Surat Al-Ahzab Verse 72 the
Perspective of Sheikh Ustman Al-Khubawi,” Proceeding of Conference on Strengthening Islamic Studies
in The Digital Eva 3, no. 1 (2023).

3 Khomsinuddin et al., “Modernitas Dan Lokalitas: Membangun Pendidikan Islam
Berkelanjutan,” Journal of  Education Research 5, no. 4 (2024): 4418-28,
https:/ /jer.or.id/index.php/jer/article/view/1523.

162



Bahasa daerah, adat istiadat, ritual keagamaan, seni tradisional, serta kearifan
lokal merupakan elemen penting yang merepresentasikan jati diri masyarakat.
Namun, globalisasi sering kali memunculkan kecenderungan homogenisasi
budaya, di mana nilai-nilai global yang bersifat dominan menggeser praktik-
praktik lokal. Dalam situasi ini, budaya lokal berisiko mengalami marginalisasi,
reduksi makna, bahkan kepunahan apabila tidak dikelola dan diwariskan secara
berkelanjutan.4

Fakta sosial menunjukkan bahwa banyak komunitas lokal, terutama di
wilayah pedesaan dan komunitas adat, menghadapi dilema antara
mempertahankan tradisi dan menyesuaikan diri dengan tuntutan modernitas.5
Generasi muda cenderung lebih tertarik pada budaya global yang dianggap lebih
modern, praktis, dan prestisius, sementara tradisi lokal dipersepsikan sebagai
sesuatu yang kuno dan kurang relevan. Selain itu, urbanisasi, industrialisasi, dan
pariwisata massal turut berkontribusi pada perubahan struktur sosial dan pola
interaksi masyarakat. Di sisi lain, terdapat pula komunitas yang secara aktif
melakukan upaya pelestarian budaya melalui revitalisasi tradisi, penguatan
kelembagaan adat, serta integrasi nilai lokal dalam kehidupan modern. Fenomena
ini menunjukkan bahwa respons masyarakat terhadap globalisasi bersifat beragam
dan dinamis.®

Permasalahan utama yang muncul adalah bagaimana komunitas lokal
mampu mempertahankan identitas budaya mereka tanpa menutup diri dari
pengaruh global. Globalisasi sering kali dipahami sebagai ancaman yang merusak
budaya lokal, padahal dalam praktiknya, masyarakat tidak selalu bersifat pasif.
Banyak komunitas justru melakukan proses negosiasi budaya dengan

4 Insa Koch et al., “Social Polarisation at the Local Level: A Four-Town Comparative Study
on the Challenges of Politicising Inequality in Britain,” Sociology 55, no. 1 (2021): 3-29,
https:/ /doi.org/10.1177/0038038520975593; Khairunesa Isa et al, “Assessing Z Generation
Engineering Students” Social Media Platform Usage and Safety Awareness,” Malaysian Journal of
Social Sciences and Humanities (MJSSH) 8, no. 8 (2023): 002448,
https:/ /doi.org/10.47405/ mjssh.v8i8.2448.

5 Roni Susanto, “Revitalisasi Pendidikan Nilai Melalui Wayang Kulit: Tradisi 1 Windu
Sekali Menyambut Tahun Baru Hijriyah Di Dusun Trimulyo, Lampung,” JPMI: Jurnal Pengabdian
Masyarakat Indonesia 1, no. 1 (2025): 96-109,
https:/ /jurnalpasca.staiibnurusyd.ac.id/index.php/JPMl/ article/ view/51.

¢ Agung Wijaksono, “Ethnic and Religious Tolerance in Indonesia,” Journal of Developing
Economies 8, no. 2 (2023): 316-25, https://doi.org/10.20473/jde.v8i2.46417; Roni Susanto et al.,
“Interreligious Harmonization (Analytic Study of Kalicinta Village, Kotabumi, Lampung),” Jurnal
Kodifikasia: ~ Jurnal  Penelitian =~ Keagamaan  San  Sosial-Budaya 17, mno. 1  (2023),
https:/ /doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.21154 / kodifikasia.v17i1.5729.

163



mengadaptasi unsur-unsur global yang dianggap relevan, sambil tetap menjaga
nilai-nilai inti tradisi mereka. Namun, belum semua proses ini dipahami secara
mendalam, terutama terkait mekanisme sosial dan kultural yang memungkinkan
budaya lokal tetap bertahan dan identitas komunitas tetap terjaga di tengah
perubahan global yang cepat.

Sebagai solusi atas permasalahan tersebut, diperlukan pemahaman yang
komprehensif mengenai strategi pelestarian budaya lokal berbasis komunitas.
Pendekatan antropologis menjadi relevan karena mampu melihat budaya sebagai
praktik hidup yang dinamis, bukan sekadar artefak statis.” Pelestarian budaya
tidak hanya bergantung pada kebijakan formal atau institusi pemerintah, tetapi
juga pada peran aktif masyarakat dalam mereproduksi nilai, simbol, dan makna
budaya melalui praktik sehari-hari. Penguatan kesadaran budaya, pewarisan nilai
lintas generasi, serta pemanfaatan institusi sosial dan adat menjadi strategi penting
dalam menjaga keberlanjutan budaya lokal. Dengan demikian, pelestarian budaya
dapat berjalan seiring dengan proses modernisasi tanpa kehilangan identitas
komunitas.

Telaah terhadap penelitian terdahulu menunjukkan bahwa kajian tentang
globalisasi dan budaya lokal telah banyak dilakukan. Beberapa penelitian
menekankan dampak negatif globalisasi terhadap erosi budaya dan melemahnya
identitas lokal.® Penelitian lain menyoroti peran negara dan kebijakan budaya
dalam melindungi warisan budaya takbenda. Sementara itu, sejumlah studi
antropologi budaya menunjukkan adanya bentuk resistensi dan adaptasi
masyarakat terhadap pengaruh global melalui praktik hibridisasi budaya. Namun,
sebagian besar penelitian tersebut masih berfokus pada aspek struktural atau
kebijakan makro, dan belum secara mendalam menggali bagaimana komunitas

7 Nabila Fajriyanti Muhyin, Velida Apria Ningrum, and Ach. As’ad Abdul Aziz, “The
Activity of Sab’u Al-Munjiyat Recitation on TMI Al-Amien Prenduan Islamic Boarding School for
Girls: The Perspective of Anthropology Theory,” Al-Qudwah 2, no. 2 (2024): 220-35,
https:/ /doi.org/10.24014/alqudwah.v2i2.29272; Yuni Herdiyanti, Miftakul Janah, and Roni
Susanto, “Building a Golden Generation: Synergy of Education , Technology , and Qur * Anic
Values,” JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 36-48.

8 Mahlil Nurul Thsan et al., “Islamic Boarding School Culture Climate in Forming The
Religious Attitude of Islamic Students in Modern and Agrobusiness Islamic Boarding Schools,”
Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 2 (2021): 362-82, https://doi.org/10.31538 /nzh.v4i2.1492; J.
Haryanto, Pendidikan Dan Kearifan Lokal: Membangun Karakter Bangsa Berbasis Budaya (Yogyakarta:
Deepublish, 2019); Syahrudin Syahrudin et al., “An Integrative Model of Local Wisdom-Based
Learning at Pesantren: A Comparative Study of Islamic Educational Institutions in Indonesia,”
Cendekia:  Jurnal  Kependidikan ~ Dan  Kemasyarakatan 23, mno. 2  (2025):  270-86,
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.21154/ cendekia.v23i2.12097.

164



secara aktif membangun dan merekonstruksi identitas mereka melalui praktik
budaya sehari-hari.

Selain itu, terdapat keterbatasan penelitian yang secara khusus mengkaji
pelestarian budaya lokal sebagai proses negosiasi yang melibatkan agensi
komunitas dalam konteks globalisasi. Banyak studi masih memposisikan
masyarakat lokal sebagai objek yang terdampak globalisasi, bukan sebagai subjek
aktif yang memiliki kemampuan untuk memilih, menafsirkan, dan mengadaptasi
pengaruh global sesuai dengan nilai budaya mereka. Oleh karena itu, terdapat gap
penelitian dalam memahami dinamika internal komunitas, peran aktor lokal, serta
mekanisme sosial-budaya yang memungkinkan terjaganya identitas komunitas di
tengah arus globalisasi.

Berdasarkan gap tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
secara mendalam bagaimana komunitas lokal melestarikan budaya dan
mempertahankan identitas kolektif mereka di tengah pengaruh globalisasi.
Penelitian ini secara khusus bertujuan untuk: (1) mengidentifikasi bentuk-bentuk
praktik budaya lokal yang masih dipertahankan dan direvitalisasi; (2)
menganalisis strategi adaptasi dan negosiasi komunitas terhadap pengaruh
budaya global; serta (3) memahami peran institusi sosial, adat, dan aktor lokal
dalam proses pelestarian budaya dan pembentukan identitas komunitas. Dengan
tujuan tersebut, penelitian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman yang
lebih holistik tentang hubungan antara globalisasi, budaya lokal, dan identitas
komunitas.

Metode penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif dengan
pendekatan antropologis.® Teknik pengumpulan data meliputi observasi
partisipatif untuk memahami praktik budaya secara langsung, wawancara
mendalam dengan tokoh adat, anggota komunitas, dan generasi muda, serta studi
dokumentasi terhadap arsip budaya dan catatan sejarah lokal. Analisis data
dilakukan secara tematik dengan menekankan pada interpretasi makna budaya,
simbol, dan praktik sosial dalam konteks kehidupan komunitas. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk menangkap dinamika budaya secara kontekstual
dan mendalam.!®

9 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D)
(Bandung: Alfabeta, 2015); J. W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed
Methods Approaches (Thousand Oaks: CA: Sage Publications, 2018).

10 A. Michael Huberman and Saldana Jhonny, Qualitative Data Analysis a Methods Sourcebook
(America: Arizona State University, 2014).

165



Novelty atau kebaruan penelitian ini terletak pada fokusnya terhadap
pelestarian budaya lokal sebagai proses aktif dan dinamis yang dilakukan oleh
komunitas melalui mekanisme negosiasi budaya. Penelitian ini tidak hanya
melihat globalisasi sebagai ancaman, tetapi juga sebagai ruang interaksi yang
memungkinkan munculnya bentuk-bentuk identitas komunitas yang adaptif dan
kontekstual. Dengan mengedepankan perspektif agensi lokal, penelitian ini
diharapkan dapat memperkaya kajian antropologi budaya serta memberikan
kontribusi praktis bagi pengembangan strategi pelestarian budaya berbasis
komunitas yang relevan dengan tantangan globalisasi.

DISCUSSION
Dinamika Globalisasi dan Transformasi Budaya Lokal

Globalisasi telah membuka ruang interaksi yang semakin luas dan intensif
antara budaya lokal dan budaya global. Perkembangan teknologi informasi dan
komunikasi, khususnya media digital dan internet, telah mempercepat arus
pertukaran informasi, ide, dan simbol budaya lintas batas geografis.!l Mobilitas
manusia melalui migrasi, urbanisasi, dan pariwisata juga turut mempertemukan
berbagai sistem nilai dan praktik sosial yang berbeda. Dalam situasi ini,
masyarakat lokal tidak lagi hidup dalam ruang budaya yang terisolasi, melainkan
menjadi bagian dari jaringan global yang saling terhubung. Kondisi tersebut
menjadikan budaya lokal terus berhadapan dengan pengaruh eksternal yang
bersifat transnasional dan dinamis.!?

Transformasi budaya sebagai dampak globalisasi tampak dalam berbagai
aspek kehidupan masyarakat. Pola komunikasi mengalami pergeseran dari
komunikasi tatap muka berbasis komunitas menuju komunikasi digital yang lebih
individual dan cepat. Gaya hidup masyarakat juga menunjukkan perubahan,
seperti meningkatnya konsumsi produk global, adopsi mode berpakaian modern,
serta perubahan preferensi hiburan yang lebih mengarah pada budaya populer
global. Selain itu, orientasi nilai masyarakat mengalami pergeseran, di mana nilai-
nilai pragmatis dan efisiensi sering kali lebih menonjol dibandingkan nilai-nilai
tradisional yang menekankan kebersamaan dan kearifan lokal. Perubahan-

11 Lalu Adi Adha, “Digitalisasi Industri Dan Pengaruhnya Terhadap Ketenagakerjaan Dan
Hubungan Kerja Di Indonesia,” Journal Kompilasi Hukum 5, no. 2 (2020): 267-98,
https:/ /doi.org/10.29303/jkh.v5i2.49; Nurul Fadhilah H.M, Andi Tenri Ola Rivai, and Syamsul
Syamsul, “Development of Interactive Learning Media Based on Applications Articulate Storyline 3
Human Coordination System Material,” JURNAL PAJAR (Pendidikan Dan Pengajaran) 7, no. 3 (2023):
658, https:/ /doi.org/10.33578 / pjr.v7i3.9437.

12 Sholeh Ibnu Muh et al., “Integrasi Nilai-Nilai Islam Dan Kearifan Lokal Dalam
Pengembangan Kurikulum Pendidikan Berbasis Karakter,” Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan Islam
1, no. 1 (2025): 56-67, https:/ /journal.iai-daraswaja-
rohil.ac.id/index.php/abdussalam/article/view/71.

166



perubahan ini menunjukkan bahwa globalisasi tidak hanya memengaruhi aspek
material budaya, tetapi juga menyentuh dimensi simbolik dan nilai yang
mendalam.

Meskipun demikian, transformasi budaya tidak serta-merta bermakna
hilangnya budaya lokal. Perspektif antropologis menegaskan bahwa budaya
bersifat dinamis dan selalu berada dalam proses pembentukan ulang. Masyarakat
lokal memiliki kapasitas kultural untuk menyeleksi, menafsirkan, dan
mengadaptasi pengaruh global sesuai dengan kerangka nilai yang mereka miliki.
Proses seleksi ini melahirkan berbagai bentuk adaptasi budaya yang kreatif,
seperti modifikasi ritual tradisional agar tetap relevan dengan konteks kekinian,
pengemasan ulang seni dan pertunjukan lokal dalam format yang lebih modern,
serta pemanfaatan media digital sebagai sarana promosi dan dokumentasi budaya.
Adaptasi tersebut mencerminkan kemampuan masyarakat dalam menjaga
kontinuitas budaya sekaligus merespons tuntutan perubahan zaman.

Transformasi budaya yang terjadi juga menunjukkan adanya proses
negosiasi antara tradisi dan modernitas. Dalam banyak kasus, unsur-unsur budaya
global tidak sepenuhnya diterima atau ditolak, melainkan diolah dan disesuaikan
dengan nilai lokal. Proses ini melahirkan bentuk-bentuk budaya hibrid yang
menggabungkan elemen tradisional dan modern secara harmonis.’® Budaya hibrid
ini menjadi bukti bahwa budaya lokal tidak bersifat statis, tetapi mampu
berkembang melalui interaksi dengan budaya lain tanpa kehilangan identitas
dasarnya. Dengan demikian, globalisasi dapat dipahami sebagai ruang dialog
budaya yang memungkinkan terjadinya inovasi dan pembaruan budaya lokal.

Namun, dinamika globalisasi juga memunculkan ketegangan nilai yang
tidak dapat diabaikan. Nilai-nilai global yang cenderung individualistik,
kompetitif, dan berorientasi pada pasar sering kali berhadapan dengan nilai lokal
yang menekankan kolektivitas, solidaritas sosial, dan keseimbangan hubungan
sosial. Ketegangan ini menjadi semakin nyata ketika generasi muda lebih banyak
terpapar pada budaya populer global melalui media digital. Dalam kondisi
tersebut, tradisi lokal berisiko kehilangan daya tarik apabila tidak
dikontekstualisasikan dengan kehidupan generasi muda. Tantangan ini menuntut
adanya strategi kultural yang mampu menjembatani perbedaan nilai antar
generasi.

Oleh karena itu, memahami dinamika globalisasi dan transformasi budaya
lokal menjadi sangat penting untuk melihat bagaimana identitas komunitas terus
dibentuk, dinegosiasikan, dan dipertahankan. Identitas tidak lagi dipahami

13 Johan Arifin, “Peranan Media Digital Dalam Mempertahankan Budaya Lokal Indonesia
Di Era Globalisasi,” Jurnal Ilmiah Kanderang Tingang 14, mno. 1 (2023): 8-16,
https:/ /doi.org/10.37304/jikt.v14i1.202; Noor Cholis Idham, “Javanese Islamic Architecture:
Adoption and Adaptation of Javanese and Hindu-Buddhist Cultures in Indonesia,” Journal of
Architecture and Urbanism 45, no. 1 (2021): 9-18, https:/ /doi.org/10.3846/jau.2021.13709.

167



sebagai sesuatu yang tetap dan final, melainkan sebagai proses sosial yang
berlangsung secara berkelanjutan. Melalui proses negosiasi budaya, masyarakat
lokal berupaya mempertahankan nilai-nilai inti yang menjadi fondasi identitas
mereka, sambil tetap terbuka terhadap pengaruh global yang dianggap relevan.
Pemahaman ini memberikan landasan konseptual yang kuat untuk melihat
pelestarian budaya lokal bukan sebagai upaya menolak perubahan, melainkan
sebagai proses adaptif yang memungkinkan budaya dan identitas komunitas tetap
hidup dan bermakna di tengah arus globalisasi yang terus berkembang.

Strategi Pelestarian Budaya Lokal Berbasis Komunitas

Pelestarian budaya lokal pada dasarnya tidak dapat dilepaskan dari peran aktif
komunitas sebagai pemilik, pewaris, sekaligus pelaku utama budaya tersebut.
Budaya bukan sekadar warisan masa lalu yang bersifat pasif, melainkan praktik
hidup yang terus diproduksi dan direproduksi dalam kehidupan sehari-hari
masyarakat. Oleh karena itu, strategi pelestarian budaya yang efektif harus
berangkat dari kesadaran dan partisipasi komunitas itu sendiri. Dalam
menghadapi tantangan globalisasi, komunitas lokal mengembangkan berbagai
strategi pelestarian yang tidak hanya bertumpu pada praktik tradisional, tetapi
juga pada inovasi budaya yang relevan dengan perkembangan zaman.

Salah satu strategi utama pelestarian budaya berbasis komunitas adalah
keberlanjutan praktik-praktik budaya tradisional. Ritual adat, upacara keagamaan,
tradisi lisan, kesenian lokal, serta penggunaan bahasa daerah menjadi media
penting dalam menjaga dan mentransmisikan nilai-nilai budaya. Praktik-praktik
tersebut tidak hanya berfungsi sebagai simbol identitas kolektif, tetapi juga sebagai
sarana pendidikan kultural yang mengajarkan norma, etika, dan pandangan hidup
komunitas kepada generasi muda. Melalui keterlibatan langsung dalam praktik
budaya, anggota komunitas—terutama generasi muda—tidak hanya mengenal
budaya secara kognitif, tetapi juga menghayatinya secara emosional dan sosial.

Selain ~ mempertahankan  praktik  tradisional, = komunitas  juga
mengembangkan strategi inovatif dalam pelestarian budaya. Inovasi ini muncul
sebagai respons terhadap perubahan sosial dan tuntutan modernitas. Pengemasan
ulang seni tradisional dalam format pertunjukan modern, penggunaan media
digital untuk mendokumentasikan dan mempromosikan budaya lokal, serta
pengembangan festival budaya berbasis komunitas merupakan contoh strategi
adaptif yang banyak dilakukan. Inovasi semacam ini memungkinkan budaya lokal
tetap relevan dan menarik, terutama bagi generasi muda yang hidup dalam

14 Edhi Siswanto and Ageng Soeharno, “Recent Learning Innovations: Increasing The Use
Of Blogs As Learning Media For Educators,” Journal Of Humanities Community Empowerment 2, no. 1
(2024): 30-36; Roni Susanto et al., “Implications of Developing Fayd Al-Barakat Book on Learning
Qiraat Sab’ah in the Digital Era,” Jurnal Pendidikan Al-Ishlah 15, no. 4 (2023),
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.35445/ alishlah.v15i4.3009.

168



ekosistem digital dan global. Dengan demikian, pelestarian budaya tidak dimaknai
sebagai upaya membekukan tradisi, melainkan sebagai proses kreatif yang terus
berkembang.15

Peran institusi sosial dan adat juga sangat strategis dalam
mengoordinasikan dan memperkuat upaya pelestarian budaya. Lembaga adat,
kelompok seni, komunitas budaya, dan tokoh masyarakat berfungsi sebagai
penjaga nilai, pengatur praktik budaya, serta mediator antar generasi. Institusi-
institusi ini menyediakan ruang kolektif bagi masyarakat untuk merefleksikan
identitas mereka dan memperkuat solidaritas sosial. Melalui forum adat, latihan
kesenian, dan kegiatan budaya bersama, nilai-nilai budaya ditransmisikan secara
berkelanjutan dan terstruktur. Keberadaan institusi sosial ini menjadi faktor
penting dalam menjaga konsistensi dan legitimasi praktik pelestarian budaya di
tingkat komunitas.

Dalam beberapa konteks, strategi pelestarian budaya berbasis komunitas
juga diintegrasikan dengan sektor pendidikan dan ekonomi kreatif. Integrasi
budaya lokal ke dalam kurikulum pendidikan, baik melalui muatan lokal maupun
kegiatan ekstrakurikuler, menjadi sarana efektif untuk menanamkan kesadaran
budaya sejak dini. Sementara itu, pengembangan produk budaya berbasis kearifan
lokal —seperti kerajinan, kuliner tradisional, dan seni pertunjukan —memberikan
nilai ekonomi bagi masyarakat. Pendekatan ini menunjukkan bahwa pelestarian
budaya tidak hanya berdimensi simbolik, tetapi juga memiliki potensi untuk
meningkatkan kesejahteraan dan kemandirian ekonomi komunitas.1®

Pendekatan berbasis komunitas menegaskan bahwa pelestarian budaya
merupakan proses dinamis yang melibatkan partisipasi aktif berbagai aktor lokal.
Keterlibatan generasi muda menjadi aspek krusial dalam memastikan
keberlanjutan budaya. Dengan melibatkan mereka sebagai pelaku, inovator, dan
agen perubahan, pelestarian budaya tidak terjebak pada nostalgia masa lalu, tetapi
mampu menjawab tantangan masa depan. Partisipasi tokoh adat, pendidik,
seniman, dan pelaku ekonomi lokal juga memperkaya strategi pelestarian dengan
perspektif dan peran yang beragam.

Dengan demikian, strategi pelestarian budaya lokal berbasis komunitas
memperkuat posisi masyarakat sebagai subjek yang memiliki kontrol atas narasi,
praktik, dan masa depan budayanya sendiri. Dalam konteks globalisasi,
pendekatan ini menjadi kunci untuk menjaga kesinambungan budaya dan
identitas komunitas tanpa harus menolak perubahan. Pelestarian budaya berbasis
komunitas tidak hanya berfungsi sebagai benteng terhadap homogenisasi budaya

15> Moh. Teguh Prasetyo, “Islam Dan Transformasi Budaya Lokal Di Indonesia,” Batuthah:
Jurnal Sejarah Padaban Islam 2, no. 2 (2023): 150-62, https:/ /doi.org/10.38073 /batuthah.v2i2.1107.
16 Nur Atin Amalia and Dyan Agustin, “Peranan Pusat Seni Dan Budaya Sebagai Bentuk Upaya
Pelestarian Budaya Lokal,”  Sinektika: Jurnal Arsitektur 19, no. 1 (2022): 34-40,
https:/ /doi.org/10.23917 /sinektika.v19i1.13707.

169



global, tetapi juga sebagai sarana pemberdayaan yang memungkinkan budaya
lokal tetap hidup, adaptif, dan bermakna dalam kehidupan sosial masyarakat
modern.

Rekonstruksi Identitas Komunitas dalam Konteks Globalisasi

Identitas komunitas pada dasarnya merupakan konstruksi sosial yang
terbentuk melalui proses historis, interaksi sosial, dan pengalaman kolektif suatu
masyarakat. Identitas tidak bersifat statis atau final, melainkan terus mengalami
perubahan seiring dengan dinamika sosial dan budaya yang melingkupinya.
Dalam konteks globalisasi, perubahan ini berlangsung semakin cepat dan
kompleks karena masyarakat lokal dihadapkan pada arus nilai, simbol, dan
praktik budaya global yang bersifat lintas batas. Oleh karena itu, identitas
komunitas tidak lagi dapat dipahami sebagai sesuatu yang homogen dan tetap,
melainkan sebagai proses yang terus direkonstruksi melalui interaksi antara tradisi
lokal dan pengaruh global.

Globalisasi membuka ruang perjumpaan budaya yang intensif, sehingga
mendorong masyarakat lokal untuk menegosiasikan kembali makna identitas
mereka. Dalam proses ini, komunitas tidak serta-merta meninggalkan identitas
lama, tetapi justru mengombinasikan unsur-unsur budaya tradisional dengan
elemen-elemen baru yang datang dari luar. Proses penggabungan ini melahirkan
identitas yang bersifat hibrid dan kontekstual, di mana nilai-nilai lokal tetap
menjadi fondasi utama, namun diekspresikan melalui bentuk-bentuk yang lebih
adaptif terhadap perubahan zaman. Identitas hibrid ini mencerminkan fleksibilitas
budaya komunitas dalam merespons tantangan globalisasi tanpa kehilangan akar
tradisionalnya.l”

Rekonstruksi identitas komunitas juga dapat dilihat dari cara masyarakat
merepresentasikan diri mereka, baik di ruang lokal maupun global. Berbagai
medium digunakan sebagai sarana representasi identitas, mulai dari ritual adat,
festival budaya, hingga media digital. Media sosial, misalnya, menjadi ruang baru
bagi komunitas untuk menampilkan praktik budaya, narasi sejarah lokal, dan
simbol identitas kepada khalayak yang lebih luas. Melalui platform digital,
identitas komunitas tidak hanya dikonsumsi secara internal, tetapi juga diproduksi
dan dipresentasikan untuk audiens global. Hal ini menunjukkan bahwa identitas
komunitas tidak lagi bersifat eksklusif, melainkan terbuka untuk dialog dan
pengakuan lintas budaya.

17 Mita Silfiyasari and Ashif Az Zhafi, “Peran Pesantren Dalam Pendidikan Karakter Di Era
Globalisasi,” Jurnal Pendidikan Islam Indonesia 5, no. 1 (2020): 127-35,
https:/ /doi.org/10.35316/pii.v5il.218; M Choirul Muzaini, Andi Prastowo, and Umi Salamabh,
“Peran Teknologi Pendidikan Dalam Kemajuan Pendidikan Islam Di Abad 21,” Jurnal IHSAN Jurnal
Pendidikan Islam 2, no. 2 (2024): 70-81, https:/ /doi.org/10.61104/ihsan.v2i2.214.

170



Festival budaya dan kegiatan berbasis komunitas juga memainkan peran
penting dalam proses rekonstruksi identitas. Melalui festival, masyarakat
menampilkan kembali tradisi, kesenian, dan nilai-nilai lokal dalam format yang
lebih komunikatif dan inklusif. Kegiatan semacam ini tidak hanya memperkuat
rasa memiliki di kalangan anggota komunitas, tetapi juga membangun citra positif
identitas komunitas di hadapan pihak luar. Selain itu, narasi sejarah lokal yang
diangkat dan diceritakan ulang dalam berbagai forum menjadi alat penting dalam
memperkuat kesadaran kolektif dan legitimasi identitas komunitas di tengah
perubahan sosial.

Dari  perspektif antropologi, rekonstruksi identitas  komunitas
mencerminkan adanya agensi budaya yang kuat. Masyarakat lokal tidak
diposisikan sebagai pihak yang pasif atau sekadar korban globalisasi, melainkan
sebagai aktor aktif yang memiliki kemampuan untuk menentukan arah
perkembangan budayanya. Melalui pilihan-pilihan kultural yang mereka buat—
apa yang dipertahankan, diubah, atau diadaptasi—masyarakat secara sadar
membentuk makna identitas mereka sendiri. Agensi ini terlihat dalam keberanian
komunitas untuk berinovasi tanpa melepaskan nilai-nilai inti yang menjadi ciri
khas identitas mereka.

Identitas komunitas yang adaptif memungkinkan masyarakat untuk tetap
berakar pada tradisi lokal sekaligus terbuka terhadap inovasi dan perubahan.
Adaptivitas ini menjadi modal sosial yang penting dalam menghadapi tantangan
globalisasi, seperti homogenisasi budaya dan marginalisasi identitas lokal. Dengan
identitas yang terus direkonstruksi secara reflektif, komunitas mampu menjaga
relevansi budaya mereka dalam konteks sosial yang lebih luas. Proses ini juga
memperkuat daya tawar komunitas dalam interaksi dengan dunia luar, baik
dalam ranah budaya, ekonomi, maupun politik.

Dengan demikian, globalisasi tidak semata-mata dipahami sebagai ancaman
terhadap identitas komunitas, tetapi juga sebagai ruang dialog budaya yang
membuka peluang bagi penguatan identitas secara berkelanjutan. Rekonstruksi
identitas komunitas menunjukkan bahwa budaya lokal memiliki kapasitas untuk
bertahan dan berkembang melalui proses negosiasi yang kreatif. Identitas yang
dihasilkan bukanlah identitas yang rapuh, melainkan identitas yang dinamis,
reflektif, dan kontekstual, yang memungkinkan komunitas untuk terus eksis dan
bermakna di tengah arus globalisasi yang terus berubah.

CONCLUSION

Penelitian ini menunjukkan bahwa globalisasi merupakan proses yang
tidak terelakkan dan memiliki dampak signifikan terhadap dinamika budaya lokal
dan identitas komunitas. Namun, globalisasi tidak selalu berujung pada hilangnya
budaya lokal, melainkan mendorong terjadinya transformasi budaya yang bersifat
adaptif dan kontekstual. Melalui perspektif antropologis, penelitian ini

171



menegaskan bahwa masyarakat lokal memiliki kapasitas kultural dan agensi sosial
untuk menyeleksi, menafsirkan, serta mengadaptasi pengaruh global sesuai
dengan nilai-nilai lokal yang mereka anut. Proses ini menghasilkan bentuk-bentuk
budaya yang dinamis dan responsif terhadap perubahan zaman tanpa kehilangan
identitas dasarnya. Lebih lanjut, pelestarian budaya lokal terbukti efektif ketika
dilakukan melalui pendekatan berbasis komunitas. Praktik budaya tradisional,
penguatan institusi sosial dan adat, serta integrasi budaya dengan pendidikan dan
ekonomi kreatif menjadi strategi penting dalam menjaga kesinambungan budaya.
Rekonstruksi identitas komunitas dalam konteks globalisasi juga memperlihatkan
bahwa identitas bukanlah entitas statis, melainkan proses sosial yang terus
dibangun melalui negosiasi antara tradisi dan modernitas. Dengan demikian,
globalisasi dapat dipahami sebagai ruang dialog budaya yang memungkinkan
penguatan identitas komunitas secara berkelanjutan, selama masyarakat lokal
tetap menjadi subjek utama dalam proses pelestarian dan pengembangan
budayanya.

Saran untuk peneliti selanjutnya agar memperluas cakupan penelitian
dengan melibatkan perbandingan antar komunitas atau wilayah yang memiliki
karakteristik budaya dan tingkat paparan globalisasi yang berbeda. Pendekatan
komparatif ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih
komprehensif mengenai variasi strategi pelestarian budaya dan rekonstruksi
identitas komunitas dalam konteks global yang beragam. Selain itu, penelitian
longitudinal juga perlu dilakukan untuk melihat dinamika perubahan identitas
dan budaya lokal dalam jangka waktu yang lebih panjang.

REFERENCES

Adha, Lalu Adi. “Digitalisasi Industri Dan Pengaruhnya Terhadap
Ketenagakerjaan Dan Hubungan Kerja Di Indonesia.” Journal Kompilasi Hukum
5, no. 2 (2020): 267-98. https:/ /doi.org/10.29303 /jkh.v5i2.49.

Amalia, Nur Atin, and Dyan Agustin. “Peranan Pusat Seni Dan Budaya Sebagai
Bentuk Upaya Pelestarian Budaya Lokal.” Sinektika: Jurnal Arsitektur 19, no. 1
(2022): 34-40. https:/ /doi.org/10.23917 / sinektika.v19i1.13707.

Arifin, Johan. “Peranan Media Digital Dalam Mempertahankan Budaya Lokal
Indonesia Di Era Globalisasi.” Jurnal llmiah Kanderang Tingang 14, no. 1 (2023):
8-16. https:/ /doi.org/10.37304 /jikt.v14i1.202.

Creswell, J. W. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches. Thousand Oaks: CA: Sage Publications, 2018.

Fadhilah H.M, Nurul, Andi Tenri Ola Rivai, and Syamsul Syamsul. “Development
of Interactive Learning Media Based on Applications Articulate Storyline 3

172



Human Coordination System Material.” JURNAL PAJAR (Pendidikan Dan
Pengajaran) 7, no. 3 (2023): 658. https:/ /doi.org/10.33578 / pjr.v7i3.9437.

Fatahillah, Auliya’, Chuanchen Chuanchen, and Abdul Wahid Zaini. “Cultivating
Cultural Synergy: Unifying Boarding Schools, Local Wisdom, and Authentic
Islamic Values for the Enhancement of Islamic Identity.” Managere: Indonesian
Journal  of  Educational =~ Management 5, mno. 2 (2023): 187-97.
https:/ /doi.org/10.52627 / managere.v5i2.339.

Haryanto, J. Pendidikan Dan Kearifan Lokal: Membangun Karakter Bangsa Berbasis
Budaya. Yogyakarta: Deepublish, 2019.

Herdiyanti, Yuni, Miftakul Janah, and Roni Susanto. “Building a Golden
Generation: Synergy of Education , Technology , and Qur ~ Anic Values.”
JISEI: Journal of Islamic Studies and Educational Innovation 01, no. 01 (2025): 36-
48.

Huberman, A. Michael, and Saldana Jhonny. Qualitative Data Analysis a Methods
Sourcebook. America: Arizona State University, 2014.

Ibnu Mubh, Sholeh, Sokip, Syafi'i Asrop, Muh Habibulloh, Sahri, Nur "Azah, and
Farisy Al Fakhruddin. “Integrasi Nilai-Nilai Islam Dan Kearifan Lokal Dalam
Pengembangan Kurikulum Pendidikan Berbasis Karakter.” Jurnal Pendidikan
Dan Kebudayaan Islam 1, no. 1 (2025): 56-67. https:/ /journal.iai-daraswaja-
rohil.ac.id/index.php/abdussalam/article/view/71.

Idham, Noor Cholis. “Javanese Islamic Architecture: Adoption and Adaptation of
Javanese and Hindu-Buddhist Cultures in Indonesia.” Journal of Architecture
and Urbanism 45, no. 1 (2021): 9-18. https:/ /doi.org/10.3846/jau.2021.13709.

Ihsan, Mahlil Nurul, Nurwadjah Ahmad, Aan Hasanah, and Andewi Suhartini.
“Islamic Boarding School Culture Climate in Forming The Religious Attitude
of Islamic Students in Modern and Agrobusiness Islamic Boarding Schools.”
Nazhruna:  Jurnal — Pendidikan  Islam 4, mno. 2 (2021): 362-82.
https:/ /doi.org/10.31538 /nzh.v4i2.1492.

Isa, Khairunesa, Yuslizar Kamaruddin, Sarala @ Thulasi Palpanadan, Nor Shela
Saleh, Mohd Shafie Rosli, and Syahrudin Syahrudin. “Assessing Z Generation
Engineering Students’ Social Media Platform Usage and Safety Awareness.”
Malaysian Journal of Social Sciences and Humanities (MJSSH) 8, no. 8 (2023):
e002448. https:/ /doi.org/10.47405/ mjssh.v8i8.2448.

Khomsinuddin, Giman Bagus Pangeran, Ahmad Tamyiz, Citra Eka Wulandari,
and Fauzan Akmal Firdaus. “Modernitas Dan Lokalitas: Membangun
Pendidikan Islam Berkelanjutan.” Journal of Education Research 5, no. 4 (2024):
4418-28. https:/ /jer.or.id/index.php/jer/article/view/1523.

173



Koch, Insa, Mark Fransham, Sarah Cant, Jill Ebrey, Luna Glucksberg, and Mike
Savage. “Social Polarisation at the Local Level: A Four-Town Comparative
Study on the Challenges of Politicising Inequality in Britain.” Sociology 55, no.
1 (2021): 3-29. https:/ /doi.org/10.1177/0038038520975593.

M Choirul Muzaini, Andi Prastowo, and Umi Salamah. “Peran Teknologi
Pendidikan Dalam Kemajuan Pendidikan Islam Di Abad 21.” Jurnal IHSAN
Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2 (2024): 70-81.
https:/ /doi.org/10.61104/ihsan.v2i2.214.

Mita Silfiyasari, and Ashif Az Zhafi. “Peran Pesantren Dalam Pendidikan Karakter
Di Era Globalisasi.” Jurnal Pendidikan Islam Indonesia 5, no. 1 (2020): 127-35.
https:/ /doi.org/10.35316/jpii.v5i1.218.

Moh. Teguh Prasetyo. “Islam Dan Transformasi Budaya Lokal Di Indonesia.”
Batuthah:  Jurnal ~ Sejarah  Padaban Islam 2, no. 2 (2023): 150-62.
https:/ /doi.org/10.38073 / batuthah.v2i2.1107.

Muhyin, Nabila Fajriyanti, Velida Apria Ningrum, and Ach. As’ad Abdul Aziz.
“The Activity of Sab’u Al-Munjiyat Recitation on TMI Al-Amien Prenduan
Islamic Boarding School for Girls: The Perspective of Anthropology Theory.”
Al-Qudwah 2, no. 2 (2024): 220-35.
https:/ /doi.org/10.24014/alqudwah.v2i2.29272.

Siswanto, Edhi, and Ageng Soeharno. “Recent Learning Innovations: Increasing
The Use Of Blogs As Learning Media For Educators.” Journal Of Humanities
Community Empowerment 2, no. 1 (2024): 30-36.

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D).
Bandung: Alfabeta, 2015.

Suhantoro, Syahrudin, Roni Susanto, and Darul Lailatul Qomariyah.
“Operationalising Islamic Moderation in Digital Communication: Ethical
Pathways to Counter Social Polarisation in Indonesia.” Muharik: Jurnal Dakwah
Dan Sosial 8, no. 2 (2025): 267-76.
https:/ /doi.org/10.37680/ muharrik.v8i2.7679.

Susanto, Roni. “Revitalisasi Pendidikan Nilai Melalui Wayang Kulit: Tradisi 1
Windu Sekali Menyambut Tahun Baru Hijriyah Di Dusun Trimulyo,
Lampung.” JPMI: Jurnal Pengabdian Masyarakat Indonesia 1, no. 1 (2025): 96-1009.
https:/ /jurnalpasca.staiibnurusyd.ac.id /index.php/JPMI/ article/ view /51.

Susanto, Roni, Wahidatur Rohmah, Sanita Nur Hidayanti, and Sugiyar Sugiyar.
“Interreligious Harmonization (Analytic Study of Kalicinta Village, Kotabumi,
Lampung).” Jurnal Kodifikasia: Jurnal Penelitian Keagamaan San Sosial-Budaya 17,
no. 1 (2023).

174



https:/ /doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.21154 /kodifikasia.v17i1.5729.

Susanto, Roni, Robbin Dayyan Yahuda, Basuki, and abdul Kadir. “Implications of
Developing Fayd Al-Barakat Book on Learning Qiraat Sab’ah in the Digital
Era.” Jurnal Pendidikan Al-Ishlah 15, no. 4 (2023).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.35445/ alishlah.v15i4.3009.

Syahrudin, Syahrudin, Roni Susanto, Wardatul Ummah, A Yusril Musyafa, and
Khairunesa Isa. “An Integrative Model of Local Wisdom-Based Learning at
Pesantren: A Comparative Study of Islamic Educational Institutions in
Indonesia.” Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 23, no. 2 (2025):
270-86. https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.21154 / cendekia.v23i2.12097.

Widodo, Wahyu, Roni Susanto, and Hidayat Deden. “The Meaning of Trust in
Surat Al-Ahzab Verse 72 the Perspective of Sheikh Ustman Al-Khubawi.”
Proceeding of Conference on Strengthening Islamic Studies in The Digital Era 3, no.
1 (2023).

Wijaksono, Agung. “Ethnic and Religious Tolerance in Indonesia.” Journal of

Developing Economies 8, no. 2 (2023): 316-25.
https:/ /doi.org/10.20473 /jde.v8i2.46417.

Yuni Antika, Mutia Sabila, Desta Natalia, Devi Auliya Sari, and Ihwan Nuddin.
“Digitalisasi Pelayanan Publik Di Era Revolusi Industri 4.0.” Jurnal Riset
Multidisiplin Edukasi 2, no. 5 (2025): 358-69.
https:/ /doi.org/10.71282 /jurmie.v2i5.337.

175



